
 

 الأنثروبولوجية والإلهية للدیمقراطية الدینيةالأسس  
 في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائي 

 1محمد علي إسماعيلي 

 خلاصة البحث  
"الديمقراطية الدينية" هي نظریة في مجال الحكم ضمن النظام السياس الديني، تقوم علی أساس 

التشریع وسن القوانین، وتؤکد في الوقت نفسه سيادة القانون،  قبول المشروعية الإلهية ووحدانية الله في  
ودور الشعب في صناعة القرار وتشکيل النظام السياس، وکذلك في الرقابة والتعاون معه. وبناءً علی 
هذه النظریة، یشارك المواطنون المؤمنون في الحياة السياسية ضمن إطار تعاليم الشریعة مشارکة فعالة،  

كل  تجنّب  تمايزًا ویتم  النظریة  لهذه  فإن  ذلك،  ومع  العامة.  القرارات  في  الفردي  الاستبداد  أشكال   
جوهریًا عن الديمقراطية الغربية بوصفها قيمة )لا منهجاً(، إذ إن الديمقراطية الغربية ترتكز علی 

القي نفي  العقل،  کفاية  المعرفية،  النسبية  مثل  خاصة  وإلهية  وأنثروبولوجية  إبستمولوجية  مة  أسس 
المعرفية للوحي، التعددية المعرفية، الحریة المطلقة، ومحوریة الإنسان بدلًا من محوریة الله، وغيرها. من  

الوصفي المنهج  باستخدام  تم  الذي  البحث  هذا  الأسس  -خلال  قراءة  إعادة  بهدف  التحليلي، 
والعلامة الخميني  الإمام  فکر  الدينية في  للديمقراطية  أن    الأنثروبولوجية والإلهية  يتبین  الطباطبائ، 

هذين المفکرین البارزین في العصر الحاضر، بوصفهما حکيمین ومنظّرین، قد ساهما في رسم معالم 
الديمقراطية الدينية مستندَين إلى الأسس الوحيانية والعقلانية. ومن أبرز هذه الأسس الأنثروبولوجية  

ا الإلهية،  الفطرة  الإنسان،  وجود  أبعاد  تعدد  والمکتسبة،  والإلهية:  الذاتية  الکرامة  والاختيار،  لحریة 
الخلافة الإلهية للإنسان، إضافة إلى التوحيد في الحاکمية، والتوحيد في التشریع وسن القوانین، وحضور  

 القوانین الإلهية في الشؤون الاجتماعية، ورفض العلمانية. 

 الكلمات الرئيسة 
 الليبرالية، النظام السياس الإسلامي، الإمام الخميني، العلامة الطباطبائ. الديمقراطية الدينية، الديمقراطية  

 

 
 mali.esm91@yahoo.com  .الدولي للبحوث . دکتوراه في الفلسفة الإسلامية وعضو في مرکز المصطف1



10     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 مقدمة 
مناهضة    :بوصفها أسلوباً لحكُم الشعب من قِبل الشعب، مرکّبة من عناصر مثل  تعُدّ الديمقراطية 

د السلطة  الاستبداد، الحریة العامة، السعي إلى الاستقلال، التنمية البشریة، المساواة السياسية، وتأکي 
الانتخابات في  والمشارکة  التنافس  عبر  "الديمقراطية 1السياسية  إلى  تقسيماتها،  أحد  في  وتنقسم،   .

 الليبرالية" و"الديمقراطية الدينية". 
أما الديمقراطية الليبرالية، التي تعُرف أيضاً بـ"الديمقراطية الحرة" أو "الديمقراطية الغربية"، فقد  

م في أجزاء کبيرة من العالم اليوم، لا سيّما بعد سقوط الشيوعية وظهور  أصبحت شكلاً سائداً للحك
م    . وهي تعُدّ أيديولوجيا سياسية ومنهجاً في الحكُم تأسّسَ 2ظاهرة العولمة  علی مبادئ الليبرالية، وتقُدَّ

والوجودية،   والأنثروبولوجية،  المعرفية،  الأسس  من  مجموعة  علی  تقوم  وسيلة(،  مجرد  )وليس  کقيمة 
التصور   للوحي،  المعرفية  القيمة  نفي  العقل،  التجریبية، کفاية  المعرفية،  النسبية  قبيل:  والإلهية، من 
الأحادي لبنية الإنسان، أصالة الإنسان، أصالة الحياة الدنيویة، والحریة المطلقة. وفي بعُدها الوجودي،  

. في المقابل، ٣قدسية والمتعالية للوجود تقوم علی مبادئ مثل المادية، وإنكار العوالم الغيبية، والأبعاد ال
تستند "الديمقراطية الدينية" هي الأخرى إلى أسس معرفية، وإنسانية، وإلهية مختلفة، نذکر منها: إمكانية  
المعرفة، المعرفة المطلقة، قيمة الوحي المعرفية، النظرة ثنائية الوجود للإنسان، الحریة والاختيار، الکرامة 

الإلهية للإنسان، التوحيد في الحاکمية والتشریع، وحضور القوانین الإلهية في الشؤون    الذاتية، الخلافة 
عن   وتمييزها  الدينية  الديمقراطية  طبيعة  لفهم  مهماً  أساساً  الأسس  هذه  تحليل  ویُعدّ  الاجتماعية. 

 الديمقراطية الليبرالية. 
لقد طُرحت الديمقراطية الدينية منذ زمن بعيد، وظهرت قراءات متعددة لها. ففي العالم المسيحي،  

"الثيوديموقراطية"   باسم  بالحكم  ( Theo-democracy)عُرفت  اللاهوت  لربط  طُرحت  وقد   ،
قِبل جوزیف سميث ) قِبل  1844–1805الديمقراطي من  العالم الإسلامي، فقد طُرحت من  م(. أما في 

)عدد   المودودي  الأعلی  أبو  أبرزهم  من  المسلمین،  المفکرین  أن  1979–190٣من  يرى  كان  الذي  م(، 
فيه علی   السياسات  وتبُنى  الشعب،  بإرادة حرة من  الحكّام  فيه  ينُتخب  نظام  الدينية هي  الديمقراطية 

 . 4المبادئ الإسلامية المستنبطة من الکتاب والسنة
 

 . 12؛ الانتقال إلى الديمقراطية، ص17هي الديمقراطية، ص؛ ما 71–70. حول الديمقراطية: ص1
دولة لديها أنظمة ديمقراطية. انظر: الانتقال   117دولة في العالم، كان  191م، من بین 1997. بناءً علی بعض التقاریر في عام 2

 . 11إلى الديمقراطية، ص

 . 58؛ الديمقراطية المقدسة، ص20ما هي الديمقراطية، ص  .٣
 . 44– 4٣النفعية السياسية والديمقراطية الدينية، ص. 4



 11       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

ه النظریة في مدرسة التشيع اهتماماً خاصاً من الإمام  ومن بین جميع هذه الطروحات، نالت هذ
"الديمقراطية الدينية"    يرى أنهـ ش( مؤسس الثورة الإسلامية في إيران، إذ كان  1٣68–1281الخميني )

 . 1هي "الديمقراطية الحقيقية"
( الطباطبائ  العلامة  أفكار  أسهمت  هذه    بنحو هـ ش(  1٣60–1281کما  مباني  تأسيس  في  کبير 

 ریة، وقد تمّ بلورتها أولًا من قبِله ثم لاحقاً من قِبل تلامذته. النظ
وعليه، فإن الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ، باعتبارهما من أبرز الحکماء والمنظرین في العصر  
الحاضر، قد عملا علی رسم ملامح الديمقراطية الدينية بالاعتماد علی الأسس النظریة للإسلام. ومن  

هما النظریة والعملية، أصبحت الديمقراطية الدينية بعد الثورة الإسلامية في إيران من  خلال جهود 
 أبرز سمات الحراك الإسلامي السياس، ومظهراً من مظاهر تحدي الحداثة الغربية. 

الوصفي بالمنهج  البحث،  هذا  الأنثروبولوجية  -یسع  الأسس  وتحليل  قراءة  إعادة  إلى  التحليلي، 
للديمقر السؤال  والإلهية  الطباطبائ، ويجيب عن هذا  والعلامة  الخميني  الإمام  فکر  الدينية في  اطية 

المحوري: ما هي الأسس الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينية في فکر الإمام الخميني والعلامة  
 الطباطبائ؟

ير أننا لم نعثر  ويجدر بالذکر أن هناك العديد من الکتابات حول نظریة الديمقراطية الدينية، غ 
 حتی الآن علی دراسة تناولت بالتحليل أسسها الأنثروبولوجية والإلهية في فکر هذين العلمین تحديداً. 

 ( ماهية ومکوّنات الدیمقراطية الدینية1
سالاری" الفارسية )حُكم الشعب(، مشتقة  ( المعادلة لـ"مردمDemocracyكلمة "ديمقراطية" )

( بمعنى الحكُم أو  kratein( بمعنى الشعب، و"کراتوس" )demosس" )من كلمتین يونانيتین: "دمو
السياسية إلى   الفلسفة  مت تعاریف مختلفة للديمقراطية. تشُير هذه الكلمة في مجال  قدُِّ السلطة. وقد 
المبادئ  ومن  السلطة.  ومراقبة  السياسية  القرارات  صنع  في  الحرة  المشارکة  من  المواطنین  تمكن 

الأساس وسيادة  والمکوّنات  والحریة،  والمساواة،  المشارکة،  مبدأ  إلى:  الإشارة  يمكن  للديمقراطية  ية 
 . 2القانون، وحُكم الأغلبية، وتأکيد السلطة السياسية عبر التنافس والمشارکة في الانتخابات 

أما "الديمقراطية الدينية"، فهي نظریة في مجال الحكُم ضمن النظام السياس الديني، تقوم علی  
 

 . 4٣2، ص 5؛ ج501، ص4، ج صحيفة الإمام. 1
معجم  )های معاصر  ها: درآمدی بر مكاتب و اندیشهفرهنگ واژه؛  71–70، صدرباره دموکراسی »حول الديمقراطية«.  2

گذار  ؛  17، ص(ما هي الديمقراطية؟)ت؟  دموکراسی چيس ؛  227–22٣، ص (المفاهيم: مدخل إلى المدارس والتيارات المعاصرة
 . 12، ص(الانتقال إلى الديمقراطية) به دموکراسی 



12     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

لتوحيد في التشریع وسنّ القوانین، والشرعية الإلهية، إلى جانب تأکيد سيادة القانون، ومكانة  قبول ا
الشعب في اتخاذ القرار وتشکيل النظام السياس، والرقابة عليه والتعاون معه. ومن خلال هذه الرؤیة،  

سياسية، مع تجنّب كل  یشارك المواطنون المؤمنون ضمن إطار تعاليم الشریعة مشارکة فاعلة في الحياة ال
 أشكال الاستبداد الفردي في القرارات العامة.

بعض المفکرین المعاصرین لا يقبلون تقسيم الديمقراطية إلى دينية وغير دينية. فمثلًا، يرى عبد  
. ویُميّز سروش لاحقاً بین  1الکریم سروش أن: "الديمقراطية هي الديمقراطية، لا دينية ولا غير دينية"

عریف ومقام التحقّق، ویعتقد أن الديمقراطية من حيث التعریف لا تنقسم إلى دينية وغير  مقام الت
دينية، لكن من حيث الواقع العملي، تتقاطع مع عناصر أخرى كالدين، لا علی وجه الاتحاد، بل علی  
 . وجه التقارن. من جهة أخرى، يرى بعض منظّري الديمقراطية أن من أبرز خصائصها هو "نفي الدين"

 بنحو عام، هناك ثلاث وجهات نظر رئيسية بشأن إمكانية تحقق "الديمقراطية الدينية": 

 أولاً: استحالة الدیمقراطية الدینية بسبب الانحياز إلى الدین
يرى أنصار هذا الاتجاه، الذين تهمّهم القيم الدينية، أن "حكم الله" و"حكم الشعب" في تعارض  

رادة البشریة المشوبة بالجهل والهوى مع الإرادة الإلهية الحکيمة.  جوهري. ویخشون من أن تتعارض الإ 
 وهذه الرؤیة تفترض أن الديمقراطية المقصودة هي الديمقراطية الليبرالية. 

 ثانياً: استحالة الدیمقراطية الدینية بسبب الانحياز إلى الدیمقراطية 
تهديداً لدور الإرادة الجماعية وخيار الإنسان  يرى أصحاب هذا الاتجاه أن الدين غير المُعلمن يُعد  

الحر. فهم يرون أن الديمقراطية تقتضي فصل السلطة السياسية عن السلطة الدينية، وتمييز المجال الدنيوي  
جميع   علی  الإلهي  القانون  سيادة  أن  ویعتقد  علمانية،  أفكار  إلى  الرأي  هذا  ویستند  الديني.  المجال  عن 

لا مجال للتشریع واتخاذ القرار. ویقدّم هؤلاء الدولة الدينية علی أنها غير متسامحة،  المجالات تترك الناس ب 
 ویعدون التعدّدية المعرفية، وغموض الحقيقة، وتوزعها بین البشر، من المسلّمات المعرفية للديمقراطية. 

 ثالثاً: النظرة التفصيلية والمواءمة المشروطة
ة ودقيقة، مع التمييز بین أنواع الديمقراطية، ویطرحون  يتبنى أصحاب هذا الاتجاه رؤیة تفصيلي

 فکرة المواءمة المشروطة. فهم يقُسّمون الديمقراطية إلى نمطین رئيسيین:

 
 . 45، العدد(الديمقراطية ليست دينية ولا غير دينية) دموکراسی، دينى و غيردينى ندارد . 1



 13       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 الدیمقراطية کأداة أو وسيلة.  - 
 الدیمقراطية کقيمة.   - 

القواعد الخاص ة  الديمقراطيات المرنة التي تقع ضمن الصنف الأول، لا تتخذ موقفاً معيناً من 
والأهداف الاجتماعية، بخلاف الصنف الثاني، الذي يقوم علی أساس العَلمانية والتعددية المعرفية،  

 .  1ویعد النسبية والتعدد في القيم من المبادئ والمثل العليا 
في هذا السياق، يبدو أن الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ قد تبنّيا الرؤیة الثالثة، مع التمييز  

 مقراطية کمنهج« و»الديمقراطية کقيمة«. بین »الدي
كان الإمام الخميني، قبل انتصار الثورة الإسلامية، مهتمًا بفکرة الديمقراطية الدينية، وكان يعِد  

 بإقامتها، حيث قال:
 .2مع نهضة الشعب الثوریة، سيزول الشاه، وستُقام حکومة دیمقراطية وجمهوریة إسلامية

 سلامية، وصف النظام السياس في إيران بأنه نظام ديمقراطي: وکذلك، بعد انتصار الثورة الإ 
الإسلامية، التي تحفظ الاستقلال والدیمقراطية، وتعُلن علی    الجمهوریةنظام الحکم في إیران هو  

 . 3أساس المعایير والقوانین الإسلامية

کما صّرح بذلك في  ومع ذلك، فقد كان يفُرّق بین الديمقراطية الغربية والديمقراطية الإسلامية،  
 باریس خلال خطاب له أمام مجموعة من الشباب الفرنسيین، فقال:

بأن الدیمقراطية في الإسلام تختلف کثيراً عن الدیمقراطية المصطلح عليها    یعلمعلی الإنسان أن  
 . 4والمعروفة التي تدّعيها الحکومات والرؤساء والملوك 

هما النموذج الأمثل   وحکومة الإمام علي  النبيوانطلاقًا من هذا، كان يرى أن حکومة  
للديمقراطية، الذي لا يوُجد له نظير حتی في الحکومات التي تدّعي الديمقراطية، وكان یستشهد ببعض  

 . 5النماذج التاریخية لإثبات ذلك
أما العلامة الطباطبائ، فحينما ناقش شبهة استحالة تطبيق الحكم الإلهي في العصر الحديث،  

 
،  (معجم المفاهيم: مدخل إلى المدارس والتيارات المعاصرة )های معاصر  ها: درآمدی بر مكاتب و اندیشهفرهنگ واژه.  1

 . 166ص، (النظریة السياسية في الإسلام)نظریه سياسی اسلام ؛ 2٣5ص
 . 244، ص 4، جصحيفه امام. 2
 . ٣09، ص 4، جالمصدر نفسه. ٣
 . 418، ص 4، جالمصدر نفسه. 4
 . 198–197، ص4، جالمصدر نفسه. 5



14     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

م بتحليل نقدي للفکر الإسلامي، ورأى أنه من أهم الأضرار التي لحقت بالمفکرین في الشرق هو قا 
. وأشار إلى الديمقراطية الدينية ودور  1"فقدان التفکير الاجتماعي" والترکيز المفرط علی التفکير الفردي

 الناس في الحکومة، فقال: 
مام، کما هو الحال في زماننا الحاضر، بيد  وبعد غَيبة الإ  أمر الحکومة الإسلامية بعد النب 

القرآن    . المسلمین من دون إشكال تعيین    الکریموالذي یمکن الاستفادة منه من  هو وجوب 
 .2الحاكم في المجتمع علی سيرة رسول الله

 وفي موضع آخر يقول: 
العدالة قاعدته الأولى هي   - بحسب الاصطلاح –الإسلامي هو نظام دیمقراطي    الحکمنظام  

 .3الاجتماعية والاقتصادیة 

الغربية والحكم الإسلامي  الديمقراطية  التمايز الجوهري بین  أکّد مرارًا  فقد  . فعلى  4ومع ذلك، 
 سبيل المثال، يرى أن الأولى تنبع من منطق المنفعة، بينما الثانية تنبع من منطق الحق:

حال، وأن في رعایته مصلحة المجتمع.  هناك منطقان: أحدهما یقول إن الحق يجب رعایته علی أي  
ذلك علی   لو كان  بأي وسيلة كانت، حتى  الأمة يجب رعایتها  إن مصلحة  یقول  الآخر  والمنطق 
حساب دحض الحق. وأول المنطقین هو منطق الدین، والثاني هو منطق جميع السنن الاجتماعية،  

 .5سواء الهمجية أو المتحضرة، ومنها السنن الدیمقراطية وغيرها 

ومن خلال ما تقدّم، يتضح أن بالإمكان بناء ديمقراطية دينية علی أسس معرفية وأنثروبولوجية  
وإلهية إسلامية، بحيث تحافظ علی مبادئ ومکوّنات الديمقراطية، ولكن في إطار ينسجم مع الأسس  

 للديمقراطية الدينية. الإسلامية. ومن هنا تتجلّى أهمية دراسة الأسس الإنسانویة والإلهية  
وجدير بالذکر أن العلامة الطباطبائ قد تناول مسألة الحكُم والديمقراطية الدينية من خلال  

والمقصود    ،6نظریة "الإدراكات الاعتباریة". ویسُتخدم مفهوم "الاعتبار والاعتباریات" في أربعة سياقات
إلا في مجال العمل. فالاعتبار في هذا السياق يعني  بها هنا المعاني التصوریة أو التصديقية التي لا تتحقق  

 استخدام المفاهيم الواقعية في الأفعال أو موضوعات الأفعال لأجل تحقيق أهداف معينة في الحياة. 

 
 . 105، ص4، ج الميزان في تفسير القرآن. 1
 . 124، ص4، جالمصدر نفسه. 2
 . ٣٣5ص ،  الشيعة: مجموعة مناقشات مع البروفسور هنري کوربان. ٣
 . 161ص  5؛ المصدر نفسه، ج124–12٣، ص 4، ج الميزان في تفسير القرآن. انظر: 4
 . 161، ص5. المصدر نفسه، ج5
 .1007ص،  4، ج نهاية الحکمة. 6



 15       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

مثلًا: "رئاسة القبيلة" تعد اعتبارًا، فنحن نرى الرئيس كالرأس في الجسد، لأنه يؤدي دور تدبير  
 .1شؤون الجماعة وتوجيه أعضائها 

ویستنتج الطباطبائ من تحليله الفلسفي لحقيقة المُلك والحکومة في ضوء الإدراكات الاعتباریة،  
  ، أن السيادة والحكُم هما من اعتباریات ما بعد الاجتماع، أي لا ضرورة لهما إلا بعد قيام المجتمع

 .2ومن ثم فإن المجتمع الإنساني لا يمکنه الاستغناء عن هذا الاعتبار الاجتماعي
تناولنا   الإنسانية والإسلامية، وقد  العلوم  ذات تطبيقات في  نظریة الإدراكات الاعتباریة  وتعُدّ 

 . وسنغض الطرف عن تكرارها في هذا المقام.٣بعض جوانبها في دراسة أخرى 

 ( الأسس الأنثروبولوجية للدیمقراطية الدینية 2
حقي ودراسة  تحليل  يتولى  الذي  العلم  هي  أما الأنثروبولوجيا  الوجودية.  وأبعاده  الإنسان  قة 

- الأنثروبولوجيا الإسلامية، فهي من صنف الأنثروبولوجيات الإضافية، والتي تتميّز بجوهرها الوحياني
 العقلاني، إذ ترتكز علی المعطيات الوحيانية والمکتشفات العقلية في رسم معالم وجود الإنسان.

والعلامة الطباطبائ، بنُيت علی أسس أنثروبولوجية    الديمقراطية الدينية، في فکر الإمام الخميني 
 خاصة، متأثرة في الغالب بـ الحکمة المتعالية. وسنتناول هنا أبرز هذه الأسس.

 ( الأبعاد الوجودیة للإنسان 2.  1
الديمقراطية الليبرالية تقوم علی رؤیة أحادية البعد للوجود الإنساني، وترکّز علی تلبية الحاجات 

وا  الدينية،  الجسدية،  الديمقراطية  أما  الدنيویة للإنسان.  المادية، والنظرة  اللذة، والمصلحة  وراء  لسعي 
فترتكز علی رؤیة ثنائية الُبعد للوجود الإنساني )الجسم والروح(، والتي تشكّّ بدورها منبعًا لأبعاد 

ة عن هذه الرؤیة تختلف  أکثر تفصيلًا مثل المعرفة، والمواقف، والميول، والأفعال. والديمقراطية المنبثق
انطلاقًا  –جوهریًا عن سابقتها، إذ لا تختزل حاجات الإنسان في حاجاته الجسدية المؤقتة، بل تسع  

 إلى اکتشاف قوانین تضمن له السعادة الأبدية والدائمة.  -من تجرد النفس الإنسانية وخلودها 
ثن ونقلية،  براهین عقلية  إلى  استنادًا  الإمام الخميني،  الإنساني،  أثبت  الوجود  الُبعد في    وعدّ ائية 

 
 . ٣46؛ المصدر نفسه، ص 1008، ص4، جالمصدر نفسه. 1

 .147–144، ص٣، ج الميزان في تفسير القرآن. 2

 . 69، ص شرح رسالة الطلب والإرادة للإمام الخميني. ٣



16     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

. وجعل معيار السعادة والشقاء 2. کما عدّها خالدة 1نفس الإنسان مجردة، أي أسمى من المادة والماديات
هو العلم والمعرفة، ونف الإفراط في الجانب المادي من الوجود. ویعتقد أن كل نفس توفق بین ملكاتها 

 .٣والعقلية، فهي نفسٌ سعيدة وبین القوانین الإلهية 
انفعالي  العلم  نظرًا لاعتبارهم  وابن سينا،  الفلاسفة، كالفارابي  الانفعال في  اً بعض  ، ورؤیتهم أن 

المجرد بدون مادة غير ممكن، واجهوا صعوبة في تفسير السعادة والشقاء الحسي في العالم الآخر. ولحل 
 . 4لأجساد تتعلقّ ببعض الأجسام اللطيفة هذا الإشكال، قالوا إن الأرواح بعد مفارقتها ل

الإنسان كائنٌ  النفس. ولأن  فاعلية  نابعین من  والإحساس  العلم  فقد عد  الخميني،  الإمام  أما 
مرکّب من جسم وروح، ویملك قوى نفسية متنوعة، ویمتلك حالات وجودية متعددة، فإن له إدراكات  

ية. وكلما ازدادت هذه القوى، ازدادت سعادته.  مختلفة، ویكون له سعادة حسية، خيالية، عقلية وروح 
ولذلك، فإن السعادة الدنيویة والحسية هي أدنى مراتب سعادة الإنسان، أما أعلاها، فهي إدراك مرتبة  
عند   ذروتها  وتبلغ  الأشخاص،  باختلاف  تختلف  وهي  تعالى،  الحقّ  وإدراك  ومعرفة  العقلي،  العالم 

المجرّدة في  الإمام    ویرى .  5الموجودات  سواء  بالإنسان،  الخاصة  السعادة  مراتب  أعلی  من  أن  الخميني 
الجانب النظري أو العملي، هو الکمال العقلي، ویُعبّر عنه بـ»السعادة العقلية التامة«. أما أهل السلوك، 
فهم أصحاب أعلی مراتب السعادة، لأنهم منزهون عن اللذائذ النفسية، حتی لذة الجمال والبهجة في  

 أو الخوف من مفارقته، فهم خالصون تمامًا لله تعالى. رؤیة الله،
العلامة الطباطبائ، ومن خلال استفادته من البراهین العقلية والنقلية، وبعد إثباته لثنائية الُبعد  

. وبرأيه، فإن لهذه المسألة  6في وجود الإنسان، يرى أن نفس الإنسان مجردة وأرفع من المادة والماديات 
مباشًرا في کيفية رسم معالم کمال الإنسان وسعادته. فاستنادًا إلى الرؤیة المادية الأحادية البعد  تأثيًرا  

الروح   لسعادة  اهتمام  أي  يعُير  ولا  المادية،  اللذائذ  في  إلا  تكمن  لا  سعادته  فإن  الإنسان،  لوجود 
في هذه الدنيا، إذ إنه كلما  والمكاسب المعنویة. ولكن مثل هذا الإنسان لن يصل أبدًا إلى الراحة الكاملة  

بلغ لذة مادية، أدرك أنها مقرونة بأوجاع وآلام کثيرة. فهو لم يتصل بمسبب الأسباب، ولم يتعلق به،  
ولهذا، يغرق في الحسرة عند    ، ليکون له في كل حال قلب مطمئن، وفي مواجهة كل مصيبة عزاءٌ داخليي 

 
 . 7ص  ،٣تقریرات فلسفة الإمام الخميني، ج . 1

 . 1٣5ص  ،٣ج ،المصدر نفسه. 2

 . 17، صشرح الأربعین حديثاً . ٣

 . ٣56–٣55، ص٣؛ شرح الإشارات والتنبيهات مع المحاکمات، ج 115–114والمعاد، ص. المبدأ 4

 .451؛ المصدر نفسه، ص 505، ص٣، ج تقریرات فلسفة الإمام الخميني. 5

 . ٣50، ص1، جالميزان في تفسير القرآن. 6



 17       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

النزعة يعيش في الحسرة ما د فالماديّ  امتلکه،  كل حادثة.  وإذا  فقده،  يملك شيئًا، يتحسر علی  ام لا 
 سرعان ما يندم عليه ویزهد فيه، ثم يبحث عن شيء أرقى منه. 

أما وفقًا للرؤیة ثنائية الُبعد، فالسعادة لا تكمن في الإمكانات المادية، بل في الاستفادة المعنویة  
لإنسان علی بلوغ سعادته، ما دامت لا  منها. ولا مانع أن تكون هذه الإمكانات المادية وسيلةً تعین ا

 .1تصرفه عن ذکر الله 
 کما يتحدث العلامة الطباطبائ في عرضه لأسس الحکومة الإلهية عن نوعین من المنطق: 

: وهو قائم علی محوریة المنفعة وتلبية الحاجات المادية والدنيویة للإنسان.  أ. المنطق الِحسيِّ
 .2محوریة الحق ب. منطق العقلانية: وهو قائم علی 

 وفي موضع آخر، وبالإشارة إلى الفارق بین الديمقراطية الغربية والحکومة الإسلامية، يقول:
لکن يجب علی الباحث ألا یغفل عن أن هذه الطریقة )الحکومة الإسلامية( ليست من الطرق  

إن   إذ  وغيرها،  الدیمقراطية  في  کما  المادي  التمتّع  علی  ست  سِّ
ُ
أ التي  وبین  الاجتماعية  بينهما 

 3الإسلام فوارق واضحة تمنع التشابه والتماثل. 

 ( الفطرة الإلهية للإنسان 2.  2
وفقًا للأنثروبولوجيا الإسلامية، فإن الإنسان يمتلك "فطرة إلهية"، وبما أن هذه الفطرة مشترکة بین جميع  

من قِبل خالق الإنسان. وفي  البشر، فإنها تقتضي برامج فردية واجتماعية مشترکة، وقد وضُعت هذه البرامج  
 الموضوع نعرضها باختصار: هذا  هذا السياق، للإمام الخميني والعلامة الطباطبائ تأملات عميقة في  

يرى الإمام الخميني أن الفطرة الإلهية هي لطف خاص من الله للإنسان، بينما الكائنات الأخرى 
. فالفطرة لا تقتصر علی التوحيد، بل تشمل جميع  إما لا تمتلك أمورًا فطریة أو لا تنال منها إلا القليل

. فالإنسان مفطورٌ علی حب الکمال المطلق، وبما أن هذا الکمال لا يوجد إلا في 4المعارف الإلهية الحقّة 
الفطرة   ذات الحقّ تعالى، فإن الإنسان في جوهره عاشق لله، حتی لو كان غافلًا عن ذلك. وتبعًا لهذه 

ن بالنفور من كل نقص، بما في ذلك الدنيا والطبيعة اللتان هما أصل الآفات.  الأصلية، یشعر الإنسا 
للفطرة ثلاث خصائص أساسية:   العمومية.  1ویرى الإمام الخميني أن  للتبدل.  2.  القابلية  .  ٣. عدم 

 
 . 1٣–12، ص٣، جالمصدر نفسه. 1

 .116–115، ص4، جالمصدر نفسه. 2

 . 12٣، ص4، جالمصدر نفسه. ٣

 . 180ص،  شرح الأربعین حديثاً . 4



18     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

. إلا أن الفطرة قد تغُفل أحياناً، وتُحجب بفعل الانشغالات المادية. وهنا تظهر فلسفة بعثة  1البداهة 
 .2الأنبياء، والتي هدفها إزالة الغفلة عن الفطرة الإنسانية

وقد فسّر المفسرون الشيعة والسنّة الفطریة الدينية أو التوحيدية بأساليبهم الخاصة، لكن الإمام الخميني  
لم يتبع أسلوبهم، بل سار علی نهج أستاذه العارف الكامل "شاه آبادي"، في عرض الفطریات. وادعى أنه يمكن  

 المفاهيم التالية فطریةً: وجود الله، التوحيد، شمولية الکمالات، النبوة، المعاد، وغيرها.   د ع 
فعلى سبيل المثال، في إثبات فطریة وجود الله، يرى الإمام أن فطرة حب الکمال المطلق موجودة في 

. ومن  ٣المطلق موجودالإنسان، ومقتضى هذه الفطرة هو وجود الکمال المطلق في الخارج، إذًا الكامل  
لفطرة، فإن من خلال فطرة الميل إلى  اجهة أخرى، بما أن كل ما هو کثير ومرکب ناقص وتنفر منه  

. کذلك،  4الکمال والنفور من النقص يثبت التوحيد وشمولية ذات الله تعالى لجميع الکمالات الوجودية 
المادي، يثبت فطریة المعاد أيضًا. وبما أن معشوق  وبناءً علی فطرة حب الحياة الأبدية وکراهية الفناء  

 .5الفطرة يجب أن يكون موجودًا بالفعل، فإن هذا العالم موجود الآن 
عند العلّامة الطباطبائ مبنيةّ علی معيار مهمّ يدُعى "الفطرة" أيضًا، والتي وفقًا لها   الأنثروبولوجيا 

وطریقًا   الإنسان،  لسعادة  أنموذجًا  الفطرة  والتكامل.  تعُدّ  التربية  في  لاختياره  ومأمونًا  ميتافيزیقيًا 
ومعرفية   )أنطولوجية(،  وجودية  أخلاقية،  أبعاد  ذات  الطبيعة  وهذه  إلهية،  طبيعة  ذو  فالإنسان 
 )إبستمولوجية(. وبناءً علی ذلك، فإن ساحة الفطرة في نظر العلّامة الطباطبائ تؤدي الوظائف التالية: 

 رّف علی الحاجات والقدرات الذاتية، ووضع برنامج لتنميتها وتحقيقها. : أي التعمعرفة النفسأ( 
 .6: فالإنسان بفطرته يعرف ربَّه، ویلجأ إليه في أوقات الشدّة، ویقُرّ بربوبيته معرفة اللهب( 
الاجتماعيةج(   العلاقات  وفطرتها  تنظيم  للإنسان  الواحدة  بالطبيعة  الإيمان  علی  بناءً   :

 يمکننا أن نحدد أنموذج العلاقات الاجتماعية الملائمة مع الآخرین. ومستلزماتها الخاصة، 
: الإنسان كائن منضبط وقابل للتربية، ویمكن بالاستناد  تحدید الأهداف والبرامج التربویةد(  

 إلى فطرته وقابلياته الذاتية، تشکيله وفق نمط معیّن. 
الصحيح ه(   يحة في الحياة يعتمد علی معرفة  : بما أن اختيار الطریقة الصحتحدید منهج الحياة 

 
 . 181–180، صالمصدر نفسه. 1

 . 78، صالمصدر نفسه. 2

 . 182، صالمصدر نفسه. ٣

 . المصدر نفسه. 4

 . 42٣، صشرح رسالة الطلب والإرادة للإمام الخميني؛ 101، صالصلاة  آداب. 5

 . 199، ص8؛ ج1٣5، ص7، جالميزان في تفسير القرآن. 6



 19       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

دقيقة بحقيقة الإنسان وذاته، وبما أن الإنسان لا یستطيع أن یسلك عددًا غير محدود من الطرق، فإن 
 .1اختيار أکثر الطرق عقلانية يتوقف علی معرفته الصحيحة بنفسه 

تعارض نظام الخلق،    يعتقد العلّامة الطباطبائ أن اتباع الفطرة يضمن سعادة الإنسان، وأن مخالفتها 
.  ٣. إن طریق وصول الإنسان إلى الکمال والسعادة مزروع في فطرته 2وتستدعي ردّة فعل من نظام الوجود 

ویؤمن العلّامة الطباطبائ بأن جميع التشریعات والأحكام الشرعية متجذّرة في فطرة الإنسان، ولهذا فإنها  
. ومع ذلك، فرغم أن الإنسان بطبيعته یسع إلى الحق والخير والسعادة،  4الاجتماعية لا تتغير مع تحوّل الحياة  

 . 5فإنه قد یُخطئ أحيانًا في تطبيق المفهوم علی المصاديق، فيقع في عبادة الهوى بدل عبادة الله 
یستفيد العلّامة الطباطبائ من تعليم الفطرة لبحث الفروق الجذریة بین الديمقراطية الغربية  
ونظام الحكم الإسلامي. وفي البداية، يثُير شبهة تقول إن السنّة الاجتماعية الإنسانية، حتی لو كانت  
كاملة وشاملة، فإنها بسبب غياب حریة العقيدة، تؤدي إلى رکود المجتمع وتوقفّه عن التطور والتحول،  

زم وجود قوى متضادة، حتی  وهذا يعُدّ من عيوب المجتمع الكامل، لأن الحرکة التكاملية لأي شيء تستل
 توُلد من صراعها حالات جديدة. 

العلّامة الطباطبائ علی هذه الشبهة بالتمييز بین نوعین من التعاليم:   .  2. تعاليم متغيرة.  1ویردّ 
تعاليم ثابتة. فالتغير والتطور إنما یحصل في النوع الأول فقط. ومن الواضح أن ثبات التعاليم من النوع  

يت لا  الملكي  الثاني  الاستبداد  مثل  التحولات  فإن  أخرى،  ناحية  من  المجتمع.  تكامل  مع  عارض 
والديمقراطية التي تقع في طرق إدارة المجتمع، هي دليل علی خطأ تلك الطرق وعدم انسجامها مع فطرة  

 الإنسان. وفي ختام البحث، يكتب العلّامة الطباطبائ:  
الاجت وسنن  المجتمعات  إدارة  طریق  تغير  الملوكيأما  كالاستبداد  الجاریة  والدیمقراطية   ماع 

الإنسانی   الکمال  إیفاء  عن  وقصورها  نقصها  جهة  من  إلا  بلازم  فليس  ونحوها  والکمونيزم 
السنة   أمر  فإذا استقر  المطلوب...  علی ما یقصده الإنسان بفطرته وهو    الاجتماعيةالاجتماعی 

 6الاجتماعية زائدا علی ذلك؟العدالة الاجتماعية... فما حاجتهم إلى تحول السنة 

 إن التصوّر المذکور آنفًا، کما یشُير إليه العلامة الطباطبائ، قائم علی نظریة المادية الديالکتيکية.

 
 . 61، ص ( الأبعاد الوجودية للإنسان من وجهة نظر العلامة الطباطبائ ) های وجودی انسان از ديدگاه علامه طباطبایی  . ساحت 1

 . ٣06، ص15، جالميزان في تفسير القرآن. 2

 . 199، ص8، جالمصدر نفسه. ٣

 . 6٣، ص 1، جالمصدر نفسه. 4

 . 77، ص8، جالمصدر نفسه. 5

 . 119، ص4، جالمصدر نفسه. 6



20     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

وفي موضعٍ آخر، يرى العلامة الطباطبائ أن الديمقراطية تقوم علی إرادة الأکثریة، ویرى أن مصدر  
ذه المسألة وهي: عندما يكون القانون المُستند إلى إرادة  الشرعية هو تصویت الأغلبية، ویشُير إلى ه

الأغلبية مخالفًا للفطرة الإنسانية، فإنهم بدلًا من تغيير القانون، يلجؤون إلى تفسير مغلوط للتعاليم  
 .1الفطریة، ليطُابق ذلك القانون ویفُسرَّ بما ينُاسبه 

 ( الاختيار وحریة الإنسان 2. 3
الليبرالية تؤُکّد الحریة الاجتماعية للإنسان، وبالأساس، الليبرالية ترکّز علی الجوانب  الديمقراطية 

الاجتماعية للحریة. فالحریة عند مفکّرین مثاليین کـ روسو أو كانط كانت بمثابة الاختيار والعقلانية  
يدٍ عقلاني، هو أمر  في الانتقاء، لكن عند الليبراليین، فإن هذا النوع من الحریة، الذي يعُبّر عن تحد

لا معنى له. وبحسب اعتقادهم، الحریة ليست حالة وجودية، بل هي تعبير عن نسبة وعلاقة بین الناس 
 . 2وسلوکياتهم الاجتماعية 

ميزتین:   يمتلك  فالإنسان  الإسلامية،  الأنثروبولوجيا  في  بعد  1أما  )وهو  الاختيار   .
ا 2فردي(،   وهاتان  اجتماعي(.  بعد  )وهي  والحریة  الطبيعية  .  الإنسان  حقوق  من  لميزتان 

الاجتماعية،   والحریة  الفردي  الاختيار  من خلال  ویستطيع  له،  الله  وهبها  التي  والفطریة 
الفکر   في  وسطى  مكانة  له  الإنسانوي  الأساس  هذا  يرید.  ما  يُنجز  أن  ووعي،  وبمعرفة 

ون ببديهية الاختيار   يُقرّ عند الإنسان، لکنهم  الكلامي الإمامي، بین الجبر والتفویض، فهم 
 . ٣يرونه في طول إرادة الله تعالى 

کذلك  فليس مستقلاا في أصل وجوده عن الله،    وإن كانفالإنسان، کكائن إمكاني )ممكن الوجود(،  
 هو ليس مستقلاا في طلبه وإرادته عن الله، والشریعة الإلهية توُجّه ميول الإنسان وأفعاله.

"الطلب والإرادة"، یُحلّل بدقّة أبعاد مسألة اختيار الإنسان، بما یشمل  الإمام الخميني في رسالة  
. ومن أبرز ما في هذه الرسالة: تحليله المفصّل لإشكالية  4الجوانب الأصولية، الكلامية والفلسفية 

الميرداماد  حلّ  منها:  الحلول،  أبرز  ویُقيّم  یستعرض  حيث  الإرادات،  المتألهین 5تسلسل  صدر   ،6  ،

 
 . 277، ص 7، جالمصدر نفسه .1

 . 4٣-  42ص ، (عرض ونقد نظریة الديمقراطية الليبرالية)طرح و نقد نظریه ليبرال دموکراسی  . 2

 . ٣27، ص مرادگوهر ؛  477، صتلخيص المحصل؛  2، تعليق٣72، ص 6، جالحکمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة. ٣

 . 29، ص الطلب والإرادة. 4

 . 7، صالإيقاظات؛  47٣، ص القبسات؛  209، ص1، جيردامادالم مصنّفات  . 5

 . ٣88، ص 6، جالحکمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة. 6



 21       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 ، وغيرهم. 2، آية الله البروجردي 1الخراساني المحقق  
وفي ختام الرسالة، وبعد نقد تلك الآراء، يقُرّر الإمام الخميني رأيه المختار علی النحو الآتي: إن 
فاعلية النفس للإرادة هي فاعلية بالتجلّي، في حین إن فاعليتها للأعمال الجوارحية هي فاعلية بالإرادة.  

. وقد  ٣م تسُبق بإرادة أخرى )لئلا يلزم التسلسل(، إلا أنها مع ذلك اختياریة والإرادة نفسها، وإن ل 
 .4تناولنا جوانب هذه المسألة في بحثٍ آخر

إن الحریة الاجتماعية للإنسان في فکر الإمام الخميني تفُسرَّ علی أساس المبادئ التوحيدية في علم  
ميني، مستندًا إلى مبدأ التوحيد کأسمى العقائد الدينية،  الإنسان. وانطلاقًا من هذا الأساس، يؤُکد الإمام الخ 

. وبحسب تصریحه، فإن أصل حریة الإنسان نابع من  5أن الإنسان لا ينبغي أن یخضع لأي موجود سوى الله 
 . 6التوحيد، ولا یحق لأي فرد أن يقُيّد حریة الآخرین أو ينُظّم علاقاتهم حسب أهوائه الشخصية 

الخمي الإمام  الإسلامية،  وقد عد  التعاليم  للإنسان، مستمد من  وأولي  فطري  الحریة حقي  أن  ني 
والقانون هو الجهة المُلزَمة بتوفير هذا الحق علی أفضل وجه، کما أن القانون هو الذي یُحدّد حدود  

 .7الحریة داخل المجتمع الإسلامي 
ریة مقبولة ما لم تتعارض مع  وفي سياق تحديد مجال الحریة في المجتمع، يرى الإمام الخميني أن الح

الإسلام مصلحة  وهي:  الحریة،  حدود  تشُكّ  للمصلحة  رئيسية  صور  ثلاث  ویُحدد  ،  8المصلحة، 
 . 10، ومصلحة الشعب9ومصلحة النظام

عن   الحديث  مدى  حول  سؤال  علی  ردًا  محلية،  مجلة  مع  باریس  في  الإمام  أجراها  مقابلة  وفي 
 عقيدة واحدة ودين واحد هو الإسلام، أجاب الإمام: الديمقراطية في نظام یستند إلى 

في   أو  معتقداتهم  إبداء  في  سواء  الإسلام،  في  أحرار  الناس  مضمّنة.  الدیمقراطية  الإسلام،  في 

 
 . 240، ص 2، جکفاية الأصول. 1

 . 122، صنهاية الأصول. 2

 . 52، صالطلب والإرادة. ٣

 . 72–51، صشرح رسالة الطلب والإرادة للإمام الخميني. 4
 . ٣87، ص5، جماما  ه صحيف. 5

 . ٣87. المصدر نفسه، ص6
 . 144، ص 4، ج. المصدر نفسه7

 . 452، ص20، ج. المصدر نفسه8

 . 464، ص20، ج. المصدر نفسه9

 . 465، ص20، ج. المصدر نفسه10



22     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 .1أفعالهم، ما دام لا توجد مؤامرة في الأمر، ولا یطرحون قضایا تنحرف بها أجيال إیران

 القيادة حول حدود الحریة، قال الإمام:وفي خطاب له أمام مجلس خبراء 
الحریة ضمن حدود ما تقتضيه القوانین، ضمن الحدود التي یأذن بها الإسلام. الإسلام لا يُجيز  

 .2أن نسمح بحریة مطلقة یفعل فيها كل شخص ما يشاء، أو يحيك أي مؤامرة یریدها

 ٣السعادة والشقاء والثواب والعقاب إن العلامة الطباطبائ مع اعترافه باختيار الإنسان ودوره في  
یشُير إلى نقطة دقيقة، وهي أن تقسيم الفعل الإرادي إلى "اختياري" و"قهري" ليس تقسيمًا صحيحًا 
نابعًا منه وليس نتيجة   الفاعل فيه  الفعل الاختياري يكون اختيار  الوجودية. فمع أن  من الناحية 

 -من منظور وجودي –، إلا أن كلا الفعلین ضغط خارجـي، والفعل القهري ينُسب إلى ضغط خارجـي
أيضًا، لكن الفارق أن الفاعل القهري   متشابهان، لأن في الفعل القهري الفاعل یختار أحد الطرفین

يتأثر بإرادة الجابر، فهو یختار لكن تحت تأثير طرف آخر. لذا، يوجد اختيار حتی في الفعل الجبري،  
تياري، والفرق بينهما يرجع إلى اعتبارات اجتماعية، فعقلاء  والفعل الجبري هو نوع من الفعل الاخ 

البشر يرون أن فاعل الفعل الاختياري یستحق الثواب أو العقاب، أما فاعل الفعل الجبري فلا يعُدّ  
ا لذلك. ویخلص العلامة الطباطبائ إلى أن مسألة الجبر والاختيار ليست فلسفية  ، وقد ناقشنا 4مستحقا

 .5ي في بحثٍ آخر نقائص هذا الرأ
يميز العلامة الطباطبائ بین "الاختيار" و"الحریة"، فيرى أن الاختيار هو مصدر الحریة، ویسُم  

. ویُبرز الفرق الجوهري بین الحریة الغربية والحریة الإسلامية علی النحو التالي: الحریة  6الثانية بالحریة
فهي  ولذلك،  والنفعية،  الإنسانویة  تقوم علی  الوضعية،  الغربية  القوانین  تتجاوز  قيود  بأي  تعترف  لا   

القوانین. أما الحریة   بأنها إطلاق للإنسان في معتقداته، أخلاقه، وإرادته خارج إطار  وتفُسّر الحریة 
الإلهية، فهي تعني التحرر من عبودية غير الله، ولذا فهي تقوم علی التوحيد والأخلاق، وتمُارس ضمن  

 هذا الإطار المحدد. 
أنتج ذلك    ،انین المدنية الحاضرة لما وضعت بناء أحكامها علی أساس التمتع المادي کما عرفتالقو

أمر المعارف الأصلية الدینية من حيث الالتزام بها وبلوازمها، وفي أمر الأخلاق    حریة الأمة في
 

 . 468، ص5. المصدر نفسه، ج1
 . 297، ص9. المصدر نفسه، ج2
 . 98، ص1، جالميزان في تفسير القرآن. ٣

 . 108- 107، ص1، جالمصدر نفسه. 4

 . 57ص، (نظریة سيادة النفس في مجال الجبر الفلسفي)نظریه سلطنت نفس در حوزه جبر فلسف . 5

 .119، ص4ج ، الميزان في تفسير القرآن. 6



 23       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

من   الإنسان  یریده ویختاره  ما  من كل  القوانین  وراء  الم  الإرادات وفيما  هو  فهذا  راد  والأعمال 
المرتبة   بالحریة عندهم. ثم فی  التوحيد کما عرفت  أساس  قانونه علی  فقد وضع  الإسلام  وأما 

الفردیة  الأعمال  من  وخطير  يسير  لكل  تعرضت  ثم  الفاضلة  الأخلاق  أساس  علی  التالية 
فلا ش  ما كانت  كائنة  وللشرع  والاجتماعية  إلا  الإنسان  به  یتعلق  أو  بالإنسان  یتعلق  مما  ء 

نعم للإنسان فيه  فلا مجال ولا مظهر للحریة بالمعنى المتقدم فيه. ، فيه قدم أو أثر قدمالإسلامي
وهذا وإن كان لا یزید علی كلمة واحدة غير أنه وسيع  ،الحریة عن قيد عبودیة غير الله سبحانه

 . 1المعنى عند من بحث بحث تعمق في السنة الإسلامية

ت الغربية  الحریة  أن  کما  أخرى:  الحریة  بعبارة  فإن  کذلك  الغربية،  القوانین  إطار  ضمن  قع 
الإسلامية تقع ضمن إطار القوانین الإلهية. وبحسب اعتقاد العلامة الطباطبائ، فإن بعض المفکرین  

ینِ ﴿المسلمین استدلوا علی "حریة المعتقد" بالآية:   في حین إن هذه الآية ناظرة إلى    2﴾ لَا إکِْرَاهَ فِي الدِّ
الحكم التکویني بعدم إمكان الإکراه علی الاعتقاد، أي إن الإکراه ممكن فقط في ساحة الأفعال، أما 
ساحة المعتقدات فهي أرفع من أن تطُال بالإکراه. وعليه، فإن تشریع حریة الاعتقاد لا ينسجم مع  

 .٣دعوة الإسلام إلى التوحيد 

 سان ( کرامة الإن2. 4
الديمقراطية الغربية من جهة، قامت علی محوریة المنافع المادية والدنيویة للإنسان، ومن جهة أخرى،  
استندت إلى شعار "مساواة الأفراد"، والذي يفُضي إلى تجاهل العناصر المعنویة في اختيار الأشخاص. وقد  

بعض الناس علی غيرهم. إلا أن منتقدي  انتقد جيریم بنتام، المفکر الإنجليزي، بشدة أي فکرة تفُيد بتفوق  
الديمقراطية يرون أن عملية اختيار الأفراد في المجتمع يجب أن تتضمن تمييًزا. فعلى سبيل المثال، کثير من  

 . 4الناس يفتقرون إلى الوعي الكافي للمشارکة في تحديد السياسات العامة للدولة 
امة الإنسان، لأن الکرامة الذاتية للإنسان  وعلی كل حال، فإن هاتین النقطتین تتنافيان مع کر 

الإلهي، وه  الروح  إلى  الاکتسابية، فهي    و تستند  الکرامة  أما  المادية.  الاحتياجات  أرقى من مجرد 
تنشأ من خلال الإيمان، والتوجهات، والسلوکيات المعنویة، وتُعد عنصًرا أساسيًا في اختيار الأفراد  

 . 5في نظام الحكم الإلهي 

 
 . 116، ص4، جالمصدر نفسه. 1
 . 256. البقرة: 2

 . ٣4٣، ص2، ج الميزان في تفسير القرآن. ٣

 . 220ص ،  (نهاية طریق الديمقراطية)يان راه دموکراسی پا ؛ 19، ص(ما هي الديمقراطية؟)دموکراسی چيست؟ . 4

 . 148، ص٣، ج الميزان في تفسير القرآن. 5



24     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

لإمام الخميني، الإنسان كائن يمتلك في ذاته وجوهره کرامة تميزه عن بقية الكائنات، وهذا  وفي فکر ا 
 . وقد قسّم الإمام الخميني الکرامة إلى أنواع، منها: 1التميز يعود إلى أنه ذو نفسٍ نفُخ فيها من روح الله 

الموجودات تنال من  حيث إن جميع    وهي کرامة مرتبطة بأصل منح الوجود،أ( الکرامة المطلقة:  
ولذلك فإن النبي    الذي تجلّى في العالم،  وتعود هذه الکرامة إلى نور وجود النبي   فيض الوجود الإلهي،

 .2هو رحمة للعالمین وکرامة الله المطلقة  الأکرم
الذاتية: الکرامة  حسب   ب(  الأفراد  بین  وتختلف  الوجود،  بكمالات  مرتبطة  کرامة  وهي 

 .٣، وهي علی قسمین: کرامة جسمانية، وکرامة روحانية استعداداتهم الفطریة
: وقد بیّن الإمام الخميني أن ميزان هذه الکرامة هو التقوى الإلهية، وأن  ج( الکرامة الاکتسابية

أکثر الناس تقوى هم الأعظم کرامة عند الله، وأن الذکورة أو الأنوثة، واختلاف اللغة أو اللون لا  
أيضًا.    لأنهم الأتقى بین الناس، فهم الأکرم بينهم   ةوالأئم  الرسول الأکرميورث کرامة. بل إن  

هي   التقوى  مراتب  من  مرتبة  وأول  أيضًا،  مراتب  لها  الکرامة  فإن  مراتب،  الإلهية  التقوى  أن  وبما 
 . 4الابتعاد عن الذنوب، وهي ما ينُقذ الإنسان من الهلاك ودخول النار 

ه بین "التکریم" و "التفضيل"، يعدّ الکرامة أمرًا نفسانيًا )ذاتيًا(، في  العلامة الطباطبائ، مع تمييز
 حین إن الفضل أو التفضيل أمرٌ نسبي. وقد رسم للإنسان نوعین من الکرامة: 

مْنا بنَِي آدَم ﴿: وهي تشمل جميع البشر، وقد أشار إليها القرآن بقوله:  الکرامة الذاتيةأ(    5﴾وَلَقَدْ کَرَّ
وهي تشمل الکفار أيضًا. ومصدر هذه الکرامة هو "العقل" الذي يمُيز الإنسان عن سائر الموجودات،  

 وهو أساس لسلسلة من الصفات المميزة في حياة الإنسان.
نْ خَلقَْنا تَفْضِيلًا ﴿ بقوله:  أما التفضيل الذي ذکره القرآن   لْناهُمْ عَلی کَثيٍِر مِمَّ ، فهو متعلق  6﴾فَضَّ

بـ امتلاك الإنسان لدرجات متفاوتة من حقيقة معينة. فمثلًا، الإنسان یشترك مع الحيوان في الأکل،  
 .7لکنه يتفوق عليه في ذلك من حيث التنوع، والرقي، والذوق 

 
 . 44–4٣، ص٣، ج فلسفة الإمام الخميني. تقریرات 1

 . 66. آداب الصلاة، ص 2
 . 4٣، ص ٣، جتقریرات فلسفة الإمام الخميني؛  99، صآداب الصلاة. ٣
 . ٣78، ص1، جآداب الصلاة. 4
 . 70الإسراء: . 5

المعنى: وفضّلنا بني آدم علی کثيٍر ممّا    :العلامة الطباطبائ يعد الملائكة خارج نطاق المقارنة، إذ يقول.  70. الإسراء:  6
نوریّة غير   الكلام، لأنهم موجودات  الملائكة، فهم خارجون عن محلّ  الکثير، وهم  أمّا غير  خلقنا، وهم الحيوان والجن، 

 . 154، ص1٣، جالميزان في تفسير القرآن . في مجرى النظام الکونيکونيةّ، ولا داخلة  
 .154–152، ص1٣، جالميزان في تفسير القرآن. 7



 25       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

الاکتسابية الکرامة  وهيب(  ویعتقد  تتحق  :  الإلهي.  والقرب  الاختياریة  الأفعال  خلال  من  ق 
العلامة الطباطبائ أن الإنسان قد يرتقي بهذه الکرامة الاکتسابية إلى مرتبة تفوق الملائكة. وقد  
أشار إلى هذا المعنى في قصة خلافة الإنسان حيث تحمّل الإنسان علم الأسماء، في مقابل عدم تحمّل 

 . 1الرفيعة  مرتبتهل علی يد لذلك، وهذا  الملائكة
الإنساني المجتمع  في  حکومة  وجود  بضرورة  إقراره  جانب  إلى  الطباطبائ،  العلامة  أن ،  ویؤکد 

لو قامت حکومة    الحکومة الإلهية مشروطة بالکرامة الاکتسابية المتمثلة في التقوى. وعليه، فحتی 
 فإنها ليست مرغوبة ولا مطلوبة. ، ولکنها خالِيةَ من التقوى ، بتوفير الاحتياجات المادية للإنسان 

... غير أن القرآن إنما یعده کرامة إذا اجتمع مع التقوى،  الملك )بالضم( من ضروریات المجتمع الإنساني 
 .  2ة ا ء من الکرامة من مزایا الحي لحصره الکرامة علی التقوى من بین جميع ما ربما یتخيل فيه شی 

في   الطباطبائ،  العلامة  والحکومة  يرى  الغربية  الديمقراطية  بین  مقارنته  وأثناء  آخر،  موضعٍ 
ومن    الأرضية لروح الاستغلال والتسخير.  ءالإسلامية، أن الأولى منبثقة من المصالح المادية، مما يهُي

  نه وفقًا للرؤیة الإلهية إفي حین  جهةٍ أخرى، یشير إلى نشوء الطبقات الاجتماعية في ظل الرؤیة المادية.
 طرح أي أفضلية اجتماعية إلا تلك التي تنبع من الفطرة الإنسانية. لا تُ 

مجتمع متشابه الأجزاء لا تقدم فيها للبعض علی البعض ولا تفاضل ولا تفاخر    الإسلامي المجتمع  
التقوى    تستدعيه القريحة الإنسانية ولا تسکت عنه إنما هو في  يولا کرامة وإنما التفاوت الذ

 . 3ه وأمره إلى الله سبحان 

 هذه المسألة تشُير إلى دور الکرامة الاکتسابية في نظریة الديمقراطية الدينية. 

 الخلافة الإلهية للإنسان   (2.  5
للمادة   تابع  مادي  موجود  مجرّد  وليس  الله،  خليفة  الإنسان  يعُدّ  الإسلامية،  الأنثروبولوجيا  في 

عميق في سلسلة من أبحاثه العرفانية، وألفّ  بتأملٍ  ه المسألة  والماديات. وقد تناول الإمام الخميني هذ
 »مصباح الهداية إلى الخلافة والولاية«. :کتاباً مستقلًا بعنوان

يرى الإمام الخميني أن الخلافة تعني النيابة عن الذات الإلهية في الإظهار، والظهور، والإفاضة،  

 
 . 161، ص1٣، جالمصدر نفسه .1
 . 148، ص٣، جالمصدر نفسه. 2
 . 124، ص4، جالمصدر نفسه. ٣



26     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

المختلفة  المواطن  الحقّ    . ویرى أن1وأن الخليفة له مصاديق مختلفة في  القرب من  الولاية هي  حقيقة 
أن الخلافة    ویرى تعالى، بحيث يصبح العبد إلهياً، وتكون أفعاله وتصرفاته هي تصرفات الحقّ تعالى.  

والولاية هما باطن النبوة، لأن النبوة الحقيقية تتضمن الإخبار عن الغيب وإظهار الکمالات المخفية،  
 لكي تظهر بصورة النبوة.  وهذه النبوة تحتاج في باطنها إلى ولاية

 ویذکر الإمام الخميني أن للخلافة والولاية مراتب، منها: 
 . قدسالأ فيض الولاية وخلافة  (1
 . خلافة اسم الله الأعظم  (2
 .لإنسان الكاملل ةابتالثعین الخلافة  (٣
 . قدسالمفيض الخلافة  (4
 . خلافة العقل الأول (5
 .خلافة الإنسان الكامل (6

هو أکرم    -لکونه الکون الجامع وخليفة الله في الأرض وآيته في جميع العوالم-الإنسان الكامل    ویرى أن
 :آيات الله وأعظم حججه، کما قال أمير المؤمنین

الصورة   بيده، وهي مجموع    الإنسانيّةإنّ  الذي کتبه  الکتاب  أكبر حجج الله علی خلقه، وهي 
 .صورة العالمین

وعليه، فإن الإنسان منفردًا یشتمل علی جميع مراتب الغيب والشهادة، ومع أن ذاته بسيطة، إلا أنه  
 .2جامع لجميع الکتب الإلهية 

رْضِ خَليِفَةً ﴿  :الخلافة المذکورة في قوله تعالى  يعد کما أن الإمام الخميني لا  
َ
 ٣﴾ إنِيِّ جَاعِلٌ فِي الْأ

فالنبوة ليست مقامًا مجعولًا واعتباریًا   مقام حقيقي.أنها  خلافةً اعتباریة، بل يراها من سنخ النبوة، أي  
کما يُجعل للولاة، بل هي قائمة بعین ذات النبي، لأنه يجب أن يكون شخصًا قادرًا علی مشاهدة الحقائق  

خذها وبسطها في عالم الشهادة والکثرة، وهذا لا يتحقق إلا بأن يكون كلا وجهي  من عالم الغيب، وأ
 القلب مفتوحین نحو الغيب والشهادة في آنٍ معًا.

رْضِ خَليِفَةً ﴿فمعنى قوله تعالى:  
َ
هو  هو هذا، وليس أن الخلافة اعتباریة، کما    ﴾إنِيِّ جَاعِلٌ فِي الْأ

المناصب بعض  تسنم  من  عند  تكنو  الحال  النبوة    م له  لم  حقيقة  لأن  للخلافة،  واقعية  أهلية  أي 
 

 . 18، ص مصباح الهداية إلى الخلافة والولاية. 1

 . 7، صشرح دعاء السحر. 2

 . ٣0البقرة: . ٣



 27       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

والولاية هي کشف وبسط الحقائق، فكّّ من توفرت فيه هذه الصفات وكان قلبه صافياً، ثابتاً، قویاً، فهو  
ومن تمكن ألا يصرفه عالم الغيب عن  .  نبي، وكلّما كان أکمل في الکشف والبسط، كانت نبوته أکمل

 .1الغيب، وكان له وجهان قلبيان بهذا النحو، فهو نبيّ  ةطبيعة عن مشاهدعالم الطبيعة، ولا تصده ال
الخليفة    یحكيیرى العلامة الطباطبائ أن الخلافة تعني: قيام موجود مقام موجود آخر، بحيث  و

الكائن الذي یستحق مقام  السياق، فإن الإنسان هو  المُستخَلفَ عنه. وفي هذا  شؤون وآثار وأحكام 
، بل یشارکه فيه  ية"، وقد جعله الله خليفته في الأرض. وهذا المقام ليس خاصاً بآدم"الخلافة الإله 

بمعنى أن جميع البشر لديهم القابلية والاستعداد لنيل مقام الخلافة الإلهية، وإن كان فقط   ،أبناؤه أيضاً 
بالفعل  المقام  يفُعّلون هذا  الخ.  بعضهم  عموميّة  تؤُیّد  التي  القرآنية  الأدلة  جَعَلکَُمْ ﴿  لافة:ومن  إذِْ 

رْضِ ﴿،  2﴾ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نوُحٍ 
َ
رْضِ ﴿،  ٣﴾ ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلَائفَِ فِي الْأ

َ
.  4﴾ وَيَجعَْلکُُمْ خُلَفَاءَ الْأ

 وسّر استحقاق الإنسان لهذا المقام الرفيع هو قابليته لحمل علم الأسماء.
الآية: المفسرین فسروا  خَليِفَةً ﴿  بعض  رْضِ 

َ
الْأ فِي  جَاعِلٌ  إنِيِّ  للِْمَلَائکَِةِ  رَبُّكَ  قَالَ  بأنها   5﴾ وَإذِْ 

  تشير إلى خلافة الإنسان عن الكائنات الأرضية السابقة )الإنسان السابق(، وليس إلى الخلافة عن الله. 
صبّاً علی خلافة  لكن هذا الرأي غير مُعتَبر، لأن تأمل الآية يظهر بوضوح أن سؤال الملائكة كان من

الإنسان عن الله، وليس عن الموجودات السابقة، بدليل أن سؤالهم كان حول کون الإنسان كائناً مادياً 
النزاع والصراع،    اذ فإن مثل هذا الكائن لا يمكن أن    وبناء عليهحياة اجتماعية تترافق غالباً مع 

 . 6في بعض الصفات لتصحّ خلافته يكون خليفة لله، لأن الخليفة يجب أن یشبه المُستخلفَ عنه 

سس الإلهيّة للدیمقراطية الدینية  (3
ُ
 الأ

لله بوصفه مبدأ الخلق، لها أثر عميق في جميع جوانب الحياة، ومنها تحديد شكّ نظام    الإنسانرؤیة  
الحكم. وفي هذا السياق، فإن الديمقراطية الدينية تقوم علی أسس إلهية معينة، یشُار هنا إلى أبرزها  

 كّ موجز:بش

 
 . ٣51، ص٣، ج تقریرات فلسفة الإمام الخميني. 1
 . 69. الأعراف:  2
 . 14. يونس: ٣
 . 62النمل:  . 4
 . ٣0البقرة: . 5
 .117- 116، ص1، جالميزان في تفسير القرآن. 6



28     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 التوحيد في الحاکمية ( 3. 1
أما   .1مصدر مشروعية النظام السياس في الديمقراطية الغربية هو رأي ورضا أکثریة الشعب إن  

في المنظومة التوحيدية الإسلامية، فإن حق الحاکمية والسلطة هو فرع عن الولاية علی الرعية، ومن  
فإن منشأ    وبناء عليهن الولاية بالأصالة لله وحده، فلا يملك أحد حقّ الحاکمية إلا بإذن الله،  إحيث  

 مشروعية الحکومة هو إذن الله. 
بحسب حکم العقل، فهو تعالى مالك الأمر والولایة بالّذات  ة مختصّة باللهّ تعالى  یالسلطنة والولا

 .2تعالى بجعله ونصبه   ه يرلغ من غير جعل، وهي

التوحيد في الحاکميّة هو أحد شؤون توحيد الربوبية. يرى الإمام الخميني أن الولاية والحاکمية  إن  
العالم، ولا أحد سواه يملك حقّ  حقي حصريي لله تعالى، فهو المالك بالذات والسلطان المطلق في هذا  

، والنبي بدوره وبأمر إلهي  السيادة والحاکمية علی الآخرین. وقد منح الله هذا الحقّ للنبي الأکرم
 .٣من بعده ثم إلى الأئمة المعصومین فوضّه إلى أمير المؤمنین علي

بـالمشروعية الإلهية لولاية  الأمة ومكانتها، فإنه كان يؤمن    ورغم تأکيد الإمام الخميني الشديد دورَ 
فحین عیّن "مهدي بازرگان" رئيساً للوزراء في الحکومة المؤقتة، أوضح    ،الفقيه والحکومة الإسلامية 

أنه نصّبه بمقتضى الولاية التي منحه إياّها الشارع المقدس، وأن طاعة حکومته واجبة ومخالفتها تعدّ  
الجمهوریة لأبي الحسن بني صدر، وبعد الإشارة إلى    وکذلك، في مرسوم تنفيذ رئاسة  . 4مخالفة للشرع

أن المشروعية لا تتحقّق إلا بتنصيب الفقيه الجامع للشرائط، ولذلك    ذکر تصویت غالبية الشعب له،  
أمضى رأي الشعب وعيّنه رئيساً للجمهوریة، مشيراً إلى أن هذا التنفيذ والتنصيب ورأي الأمة مشروطٌ  

م واتباعه للدستور. کما دعاه إلى صيانة المسؤولية الموكلة إليه من قبل الأمة  بعدم مخالفته لأحكام الإسلا
وکذلك، في تنفيذ رئاسة محمد علي رجائ، أشار إلى أن مشروعية    .5والدستور، باعتبارها أمانة إلهية 

رئيساً   وعينّه  الأمة  رأي  أمضى  لذلك  الفقيه،  الولي  تنصيب  خلال  من  تكون  أن  يجب  الرئاسة 
ریة الإسلامية في إيران، موضحاً أن هذا الإمضاء مشروطٌ ببقائه علی نهج الإسلام، وهو ما علی للجمهو

    .6أساسه صوّت له الشعب
 

 . 12، ص(الانتقال إلى الديمقراطية). گذار به دموکراسی 1
 . 160، ص2، جالمكاسب المحرمة. 2
 . 159، ص2، جنفسهالمصدر . ٣
 . 59، ص6، جماما  ه صحيف. 4
 . 1٣9، ص12، جالمصدر نفسه. 5
 . 67، ص 15، جالمصدر نفسه. 6



 29       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

يرى العلامة الطباطبائ أن المجتمع الإنساني لا غنى له عن الحکومة، ومع ذلك، فإن الحکومة  
ویضيف في موضع      .1لله وتقوى الله المرضيّة بحسب القرآن، هي تلك التي تبُنى علی أساس حاکمية ا

آخر، عبر تحليل فلسفي لحقيقة الحكم والحاکمية، أن الحكم التکویني والتشریعي هو من اختصاص 
الله وحده. وبرأيه، فإن نظریة التوحيد التي يبني القرآن معارفه عليها، تثبت تأثير الفعل الحقيقي في 

لأفعال إلى الله علی وجه الاستقلال، وأحياناً إلى غيره علی الوجود لله وحده، ویسُند في موارد متعددة ا
التبعية. الله    وجه  إلى  بالأصالة  ينسب  التشریعي کذلك  والحكم  بالله،  التکویني مختص  فـالحكم 

سبحانه. وبما أن الحكم هو صفة تعبّر عن نوع من التأثير في الواقع، فإن معناه الاستقلالي لا يصدق  
التشریعي. إلا علی الله، سواء في  أو  المجال التکویني  المعنى في مواضع      الکریم هذا  القرآن  وقد أکد 

َِّ ﴿  متعددة: لِله إلِاَّ  ُکْمُ  الحْ ُکْمُ ﴿،  2﴾إنِِ  الحْ لََُ  لا 
َ
ُکْمُ ﴿ ،  ٣﴾ أ الحْ وَلََُ  وَالْآخِرَةِ  ولَى 

ُ
الْأ فِي  َمْدُ  الحْ ، 4﴾ لََُ 

بَ  ﴿ َُّ يَحکُْمُ لَا مُعَقِّ لاَّ تَعْبُدُوا إلِاَّ ﴿  وفي المجال التشریعي أيضاً:.  5﴾ لِحُکْمِهِ وَالله
َ
مَرَ أ

َ
َِّ أ ُکْمُ إلِاَّ لِله إنِِ الحْ

ینُ القَْيِّمُ  يَحکُْمُ  ﴿  إلى غير الله:  _خاصة التشریعي– وفي بعض الموارد، نسُب الحكم  .  6﴾ إیَِّاهُ ذَلكَِ الدِّ
َقِّ یاَ دَاوُو﴿،  7﴾ بهِِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْکُمْ  رْضِ فَاحْکُمْ بیَْنَ النَّاسِ باِلحْ

َ
نِ ﴿،  8﴾ دُ إنَِّا جَعَلْنَاكَ خَليِفَةً فِي الْأ

َ
أ

 َُّ نزَْلَ الله
َ
 .9﴾ احْکُمْ بيَنَْهُمْ بمَِا أ

وبضمّ هذه الآيات إلى ما سبقها، يتبیّن أن الحكم استقلالًا وأصالة هو لله وحده، وأما غيره فلا  
 هي، ویكون حينها تابعاً لا أصيلًا. ولهذا سمّى الله نفسه في القرآن:يملك ذلك إلا بالتفویض الإل

َاکمِِینَ ﴿
ْ
حْکَمُ الح

َ
 . 10﴾ أ

 التوحيد في التشریع وسنّ القوانین (  3. 2
النظام  لمشروعية  الأساس  المصدر  الشعبية  الأغلبية  ورضا  رأي  يعُد  الغربية،  الديمقراطية  في 

 
 .147-  144، ص٣، ج الميزان في تفسير القرآن. 1

 . 67:  ؛ يوسف57: . الأنعام2
 . 62:  . الأنعام٣
 . 88: . القصص4
 . 4٣:  . الرعد5
 . 40: . يوسف6
 . 95: . المائدة7

 . 26: . ص8
 . 49  :. المائدة9
 . 118- 117، ص7، جالميزان في تفسير القرآن. 10



30     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

الکریم سروش أن الإنسان كان في الماضي يعيش ضمن نموذج التكليف، لكن   . ویرى عبد 1السياس
السابق  في العصر الحديث، مفهوم الحق قد احتل مكانة التكليف وضَيقّ عليه المجال. فإن كان الحق في 

 .2یسُتخَرج من قلب التكليف، فإن اليوم التكليف یسُتنبط من قلب الحق
ویعبّر   إلهي.  اختصاص  هو  القوانین  وسنّ  التشریع  حق  فإن  الإسلامية،  الکونية  الرؤیة  في  أما 
التوحيد في التشریع عن أن الله وحده هو المشّرع الجدير بذلك، ولا یحق لأيّ أحدٍ أن یسنّ قوانین  

 الإمام الخميني: . قالم حياة البشر بصورة مستقلة أو بالتوازي مع التشریع الإلهيلتنظي
علی  لا  حکومة  أسّس  رأ   الإسلام  فيه  المحکّم  الاستبداد  في   ينهج  النفسانية  وميولَ    الفرد 

تفرض تحکيم    نهج المشروطة أو الجمهوریة المؤسّسة علی القوانین البشریة، التي  المجتمع، ولا علی 
من القانون    مجالاتهاجميع    وتستمدّ في  جماعة من البشر علی المجتمع. بل حکومة تستوحيآراء  

الإلهی، وليس لأحد من الولاة الاستبداد برأیه، بل جميع ما يجری فی الحکومة وشؤونها ولوازمها  
 .3طبق القانون الإلهي لا بدّ وأن یکون علی 

ب  بعد أن أشار الإمام الخميني إلى أقوال بعض معا  رضي ولاية الفقيه، يذُکّر بأنهّ حتی لو لم ينُصَّ
ولا تزول صفة الطاغوتية عن    ،رئيس الجمهوریة من قبِل الفقيه، فحکمه غيُر مشروع ویُعدّ طاغوتاً 

الإمام   عد وفي رسالة له بمناسبة انتخابات مجلس الخبراء،    .4الحکومة إلا إذا اتصّلت بطریقة ما بالله
غير مشروعة   -ةبما في ذلك السلطات التشریعية والقضائية والتنفيذي-زتها جميع شؤون الدولة وأجه

وطاغوتية ما لم تكُتسب مشروعيتها من الشرع المقدس ومن الله تبارك وتعالى، ولذا وصف تعيین  
 .5الخبراء ومعرفة الفقيه بـالواجبات الإلهية العظيمة 

ع الديمقراطية، أجاب عن هذا السؤال: هل  الإمام الخميني، مع تأکيده توافق التوحيد التشریعي م
 يمكن للإسلام بقوانينه غير المرنة، أن يضمن الحریة والتقدم الاجتماعي؟ فقال: 

بمرونة وفق الرؤى    تحظى قوانین الإسلام الأساسية غير مرنة، لکن کثيراً من قوانينه الأخرى  
 .6للإسلام أن یضمن جميع أنواع الدیمقراطية. ویمکنالخاصة، 

 ظل هذا التوحيد التشریعي، يتضح التمييز الجوهري بین الديمقراطية الدينية والديمقراطية  وفي

 
 . 12ص،  (الانتقال إلى الديمقراطية)گذار به دموکراسی . 1
 . 68-  67ص ، (التقليد والعلمانية) سنت و سکولاریسم . 2
 . 619، ص2، جکتاب البيع. ٣
 . 221، ص 10ج، امام ه صحيف. 4
 . 1٣٣، ص17، جالمصدر نفسه. 5
 . 172، ص4، جالمصدر نفسه. 6



 31       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

الغربية. فقد صّرح الإمام الخميني قبل الثورة، في مقابلة مع إذاعة وتلفزیون هولندا، عندما سُئل: هل  
 الحضارة الإسلامية متعارضة مع الحضارة الغربية الحالية؟ فقال:  تعدون

الدیمقراطية  مثيل في  یوجد لَ  نظام عادل لا  هو  الظالم،  الشاه  نظام  الذي سيحلّ محل  النظام 
المنشودة   دیمقراطيتنا  تکون  قد  یوُجد.  ولن  لکن    شبيهةالغربية  الغربية،  بالدیمقراطيات 

من   أكمل  الإسلام  دیمقراطية  الغرب.  في  لها  وجود  لا  إنشائها  إلى  نسعى  التي  الدیمقراطية 
 .1ة الغرب دیمقراطي

ومن جهة أخرى، فإن هذا التوجه يمُثلّ ذروة الديمقراطية الدينية. فقد أجاب الإمام الخميني عن  
 سؤال حول حال حقوق الإنسان في إيران المستقبلية بقوله: 

الحکومة الإسلامية قائمة علی حقوق الإنسان ومراعاتها. لا یوجد نظام أو حکومة راعت حقوق  
الإسلام. الحریة والدیمقراطية بکل معناها موجودة في الحکومة الإسلامية. الإنسان کما راعاها  

 .2في الشؤون العامة  تساوى مع أصغر فرد فرأس الحکومة الإسلامية ی

 وفي مقابلة مع التلفزیون الألماني، قال أيضاً: 
النوع، ویختلف    الإسلام دینٌ متقدّم، ودیمقراطيته حقيقية، والنظام الذي نرید تأسيسه هو نظام من هذا 

 . 3عن الأنظمة الحالية. أحكام الإسلام أحكامٌ متقدمة جداً، وتتضمن الحریة والاستقلال والتقدم 

فالأولى تعني    وأما العلامة الطباطبائ، فقد قسّم الربوبية إلى ربوبية تكوینية وربوبية تشریعية:
  عني تدبير سلوك البشر عبر التشریع. والثانية ت  تدبير الأمور وتنظيم الأسباب والمسببات التکوینية، 

الأسباب   عن  والانقطاع  الله  إلى  الأمور  تفویض  يعني  التکوینية  الربوبية  في  التوحيد  أن  ویرى 
 کما أن التوحيد في الربوبية التشریعية هو الرجوع إلى حكم الله في كل الوقائع.  الظاهریة،

ال الإنسان بجعل قوانین وأحكام یراعيها ولایة الربوبية... تتعلق بنظام التشریع وهو تدبير أعم 
کمال سعادته. ولازم اتخاذه تعالى    إلى به    مسير حياته لتنتهي  الإنسان بتطبيق أعمالَ عليها في

 . 4مسير حياته   كل واقعة يستقبله الإنسان في  ... من جهة التشریع الرجوع إلى حکمه في  ربًّا ولياً 

. وفي  5العديد من الآيات، أن حق التشریع خاص بالله وحده يرى العلامة الطباطبائ، مستندًا إلى  
إطار رده علی الشبهات المتعلقة بالحکومة الإسلامية، يتناول شبهة مفادها أن التشریعات الإلهية قائمة  

 
 . ٣14، ص 4، جالمصدر نفسه. 1
 . 70، ص5، جالمصدر نفسه. 2
 . ٣5٣، ص5، جالمصدر نفسه. ٣
 . 25، ص 18، جالميزان في تفسير القرآن. 4
 . 118–117، ص7، جالميزان في تفسير القرآن. 5



32     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

ن تأسيس القوانین الاجتماعية علی هذا الأساس يؤدي إلى انهيار إعلی أساس الأجر الأخروي، في حین  
ذلك أن التشریعات ،  الطباطبائ أن هذا الظن ناشئ عن الجهل بالحکمة الإلهية  ویرى المجتمع وفساده.  

َِّ الإسلامية قائمة علی أساس التکوین، کما في قوله تعالى: ﴿ ینِ حَنيِفًا فطِْرَتَ الله قمِْ وجَْهَكَ للِدِّ
َ
 الَّتِي  فَأ

ینُ الْقَيِّمُ  َِّ، ذَلكَِ الدِّ وبناءً علی هذه الآية، فإن سلسلة الأسباب    .1﴾ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا، لَا تَبْدِیلَ لِخلَْقِ الله
التکوینية في هذا العالم تدفع الإنسان نحو غاية الخلق، ومن ثم، يلزم الإنسان أن يؤسس حياته علی  

شُيّدت وفقًا للقوانین التکوینية، لا سيما التوحيد، أي  موافقتها. وهذه هي المنظ ومة الإسلامية التي 
انتهاء سلسلة الأسباب إلى الله. ومن هنا يتضح أن تطبيق التشریعات الإلهية في انسجام تام مع النظام  

 .2التکویني، وهو ضامن لحاجات الإنسان الدنيویة أيضًا 

 الاجتماعية )نفي العلمانية( حضور القوانین الإلهية في الشؤون ( 3. 3
العلمانية.   يرى عبد  العصر الحديث والإنسان الحديث، هي    الکریم سروش أن من بین سمات 

والعلمانية تعني الاهتمام بعالم المادة، والتغاضي عن مراتب الوجود الأخرى. وهذا التغاضي يتحقق في  
والآخر في ساحة   علی المادة والماديات،أحدهما في ساحة الفکر، أي أن يقصر الإنسان معارفه    بعدين:

أما الديمقراطية الدينية، فهي قائمة    .٣الدوافع، أي أن تقتصر هموم الإنسان واهتماماته علی دنياه فقط
   علی أساس ضرورة حضور الدين في ميدان الشؤون الاجتماعية. 

منه، ورأى أن عدم إقامة  الإمام الخميني حضور الدين في المجال الاجتماعي أمراً مفروغاً  عدوقد 
الحکومة الإسلامية يؤدي إلى تعطيل الأحكام الاجتماعية للإسلام. وبما أن هذه النتيجة غير مقبولة،  

 استنتج منها ضرورة إقامة الحکومة الإسلامية. 
إن الأحكام الإلهية سواء الأحكام المربوطة بالماليات، أو السياسيات، أو الحقوق لم تنسخ، بل تبقٰى 

بضرورة حکومة وولایة، تضمن حفظ سيادة    یوم القيامة، ونفس بقاء تلك الأحكام یقض إلىٰ 
 .   4 ، وتتکفل بإجرائه، ولا یمکن إجراء أحكام اللهه إلّا بها؛ لئلا یلزم الهرج والمرج. القانون الإلهي 

 الفرنسيین:قال الإمام الخميني في باریس، في خطاب له أمام جمع من الشباب 
بشأن الحکومة وإدارة البلاد،    توجيهاتمذهب الإسلام ليس کمذهب المسيحية الذي لا یملك  

أو إن وجُدت فهي لم تصل إلى المسيحيین. الإسلام لدیه نظام حکم، وحکومته شبيهة بسائر  
 

 . ٣0: . الروم1
 . 118–117، ص4، ج الميزان في تفسير القرآن. 2
 . 79، 69ص ، (والعلمانيةالتقليد ) سنت و سکولاریسم . ٣
 . 619، ص2، ج کتاب البيع. 4



 33       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 .1الحکومات من حيث التنظيم، لکنها ذات تنظيم یقوم بأكمله علی أساس العدل 

سؤال مفاده أن بختيار، رئيس    عنضًا، أجاب الإمام الخميني في مقابلة مع الصحفيین  وفي باریس أي
  الوزراء، صّرح أمس في مؤتمر صحفي بأن علی المتدينین أن يهتموا بالدين، ویترکوا السياسة للسياسيین. 

 فقال الإمام: 
لسلب مصالحنا، وهو    هذا الكلام الأول الذي قالَ، هو نفسه ذلك الكلام الذي طالما تبناه الأجانب

 . 2، وبختيار مجرد بوق لتردید أقوالهمالحکمأن الدین منفصل عن 

أما العلامة الطباطبائ، فإلى جانب قبوله بحضور القوانین الإلهية في الشؤون الاجتماعية، استخدم  
 هذا التعبير البليغ: 

 .3الإسلام اجتماعي بجميع شؤونه 

سلام الاجتماعية أن جميع الأحكام والتعاليم الإسلامية التي  وقد بیّن من خلال تحليله لأبعاد الإ 
الاجتماعي. الُبعد  خاصية  فيها  روعيت  قد  جماعي،  إطار  في  تنفيذها  صلاة    يمكن  الجهاد،  فمثلًا: 

وبشكّ عام، يرى أن التعاليم الأساسية للإسلام    الجمعة، وصلاة الجماعة هي أحكام ذات طابع اجتماعي. 
 ذات طابع اجتماعي. 

هم ما يجب هاهنا هو عطف عنان البحث إلى جهة أخرى، وهي اجتماعية الإسلام في معارفه  أ
الناس إليه من قوانین الأعمال    یدعو الأساسية بعد الوقوف علی أنه یراعي الاجتماع في جميع ما  

 .4العبادیة والمعاملية والسياسية ومن الأخلاق الکریمة ومن المعارف الأصلية

تبيينه لفوارق الديمقراطية الغربية عن الحکومة الإسلامية، أشار العلامة الطباطبائ إلى مسألة  في سياق  
 الحضور الاجتماعي للدين، مذکّرًا بأن جميع الناس في المجتمع الإسلامي لهم نصيب في الجانب التنفيذي. 

فعلى   ،فراد المجتمعالمجتمع بل تعم جميع أ  طائفة متميزة في  القوة المجریة فی الإسلام ليست هي
 .5وینهی عن المنکر  بالمعروفكل فرد أن یدعو إلى الخير ویأمر 

 
 . 118–117، ص4، ج الميزان في تفسير القرآن. 1
 . 469، ص5، جامام ه صحيف. 2
 . 126، ص4، ج الميزان في تفسير القرآن. ٣
 . 127، ص4، جالمصدر نفسه. 4
 المصدر نفسه. . 5



34     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 البحث   نتيجة
من خلال هذا البحث يتّضح أن الديمقراطية الدينية هي نظریّة في ميدان السيادة ضمن النظام  

التشریع وسنّ القوانین والمشروعية الإلهية، ومن جهةٍ    في   وحيدالتالسياس الديني، والتي تقُِرّ من جهةٍ ب
أخرى تؤُکد سيادة القانون، ومكانة الشعب في صنع القرار وتشکيل النظام السياس، وکذلك رقابته  

وفي ظلّ هذه الرؤیة، یشارك المواطنون المؤمنون دينياً في الحياة السياسية ضمن  .  وتعاونه مع هذا النظام
ومع ذلك،    .عة، ویتمّ تجنّب كّل أشكال الاستبداد الفردي في اتخاذ القرارات العامةإطار تعاليم الشری

مجرد   )لا  "قيمة"  بوصفها  الغربية  الديمقراطية  عن  جوهریاً  اختلافاً  تختلف  الدينية  فالديمقراطية 
النسبي مثل  وإلهية،  وأنثروبولوجية  معرفية  أسس  علی  تقوم  الغربية  الديمقراطية  إن  إذ  ة  "أسلوب"(، 

ومحوریة   المطلقة،  الحریة  المعرفية،  التعددية  للوحي،  المعرفية  القيمة  نفي  العقلي،  الاکتفاء  المعرفية، 
ومن أبرز الأسس الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينية، يمكن   .الإنسان بدلًا من محوریة الله

،  الکرامة الذاتية والمکتسبة ،  رادة والحریةالإ ،  الفطرة الإلهية،  تعددية أبعاد الوجود الإنساني  :الإشارة إلى
حضور القوانین الإلهية  ،  التشریع وسنّ القوانینفي  وحيد  في الحاکمية، الت وحيد  ، التخلافة الإنسان لله

 . رفض العَلمانية، في الشؤون الاجتماعية 
 

  



 35       .........................................      في فکر الإمام الخميني والعلامة الطباطبائ الأنثروبولوجية والإلهية للديمقراطية الدينيةالأسس  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 مصادر البحث 
 .ة الدراسات الإسلامية، طهران، مؤسسالمبدأ والمعاد(، ه1404ابن سينا، الحسین بن عبد الله ) .1

 .، قم، مرکز ترجمة ونشر المصطفشرح رسالة الطلب والإرادة للإمام الخميني(، ه14٣8إسماعيلي، محمد علي ) .2

 .، قم، بوستان کتابنظریه سلطنت نفس در حوزه جبر فلسفه(، 1441ــــــــــــــ ) .3

لإمام الخميني الفلسفية: الإرادة الحرة نموذجًا، المجلة الفصلية العربية للمصطف،  ا هـ (، مدرسة  1441ــــــــــــــ ) .4
 .75–51السنة الأولى، ص

5. ( اعتبار   پژوهش (،  هـ 14٣5ــــــــــــــ  ادراكات  الإسلامية،  در علم كلام  یدر  العدد  الحکمة  الأولى،  السنة   ،2  ،
 .98–69ص

 .، طهران، مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخمينيشرح دعاء السحر(،  ه1416لخميني، السيد روح الله الموسوي ) الإمام ا  .6

 . ٣ط، طهران، نفس المؤسسة، مصباح الهداية إلى الخلافة والولاية(، ه1418ــــــــــــــ ) .7

 .٣1ط ، طهران، نفس المؤسسة، شرح الأربعین حديثاً (، ه1425ــــــــــــــ ) .8

 .، طهران، نفس المؤسسةآداب الصلاة(، ه14٣0ــــــــــــــ ) .9

 .5ط، طهران، نفس المؤسسة، صحيفة الإمام(، ه14٣1ــــــــــــــ ) .10

 .، طهران، نفس المؤسسةالمكاسب المحرّمةه(، 1415ــــــــــــــ ) .11

 .، طهران، نفس المؤسسةکتاب البيعه(، 1421ــــــــــــــ ) .12

 .2ط  ، طهران، نفس المؤسسة،الطلب والإرادةهـ (، 1425ــــــــــــــ ) .13

 .، طهران، نفس المؤسسةتقریرات فلسفة الإمام الخمينيه(، 142٣ــــــــــــــ ) .14

 .، طهران، نفس المؤسسة شرح حديث جنود العقل والجهله(،  14٣0ــــــــــــــ ) .15

 .٣طهران، نگاه معاصر، ، طگذار به دموکراسی  ه(،1429بشيریة، حسین ) .16

 .7ط، ترجمة: شهرام نقش تبریزي، طهران، ققنوس، دموکراسی چيست؟ه(، 14٣5بيتهام، ديفيد وبویل، کيفن ) .17

، تحقيق وتعليق: عباس علي زارعي سبزواري، قم، جماعة المدرسین في  کفاية الأصوله(، 14٣0خراساني، محمد كاظم ) .18
 .الحوزة العلمية

 .، ترجمة: فيروز سالاریان، طهران، نشر چشمهدرباره دموکراسیه(، 14٣1دال، روبرت ألن ) .19

 .2ط، ترجمة: مصطف عليزاده، طهران، گویش نو، پايان راه دموکراسیه(، 1402رانسمین، ديفيد ) .20

 .2طقم، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی،  ه(، دموکراسی قدسی،1424رشاد، علي أکبر ) .21

 .45، العدد  بازتاب اندیشه،  دموکراسی، دينى و غيردينى ندارد ه(، 1424سروش، عبد الکریم ) .22

 .6ط، طهران، صراط، سنت و سکولاریسمه(، 14٣4ــــــــــــــ وآخرون ) .23

 .٣ط ، بيروت، دار إحياء التراث العربي،  الحکمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة م(،  1981صدر المتألّهین، محمد بن إبراهيم )  .24

 .، بيروت، مؤسسة الأعلمالميزان في تفسير القرآنه(، 1411الطباطبائ، السيد محمد حسین ) .25

 .2ط، قم، بوستان کتاب، الشيعة: مجموعة مناقشات مع البروفسور هنري کوربانه(، 1429ــــــــــــــ ) .26

 .2ط ، قم، إسماعيليان، سير القرآنالميزان في تفه(،  1412ــــــــــــــ ) .27

 .٣ط ، تحقيق وتعليق: غلامرضا فياضي، قم، مؤسسة الإمام الخميني التعليمية،  نهاية الحکمة ه(،  1427ــــــــــــــ )  .28

 . ، قم، مکتبة فدكمجموعة رسائل العلامة الطباطبائهـ (،  1428ــــــــــــــ ) .29

 .، قم، نشر البلاغةشارات والتنبيهات مع المحاکماتشرح الإه(، 1417الطوس، خواجة نصير الدين ) .30



36     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 .2ط، بيروت، دار الأضواء، تلخيص المحصلهـ (، 1405ــــــــــــــ ) .31

 .، طهران، نشر سايهمراده(، گوهر 1425اللاهيجي، عبد الرزاق ) .32

 .طهران، سمت ، ترجمة: سعيد زیبا كلام، طرح و نقد نظریه ليبرال دموکراسیه(، 1422لوین، أندرو ) .33

مجلة  )  دوفصلنامه پژوهش سياست نظری،  سالاری دينىسودمندگرایی سياسی و مردمه(،  14٣5مبلّغي، عبد المجيد ) .34
 .54–29، ص 15، العدد (بحوث النظریة السياسية

 .6ط ، طهران، سمت، های معاصرها: درآمدی بر مكاتب و اندیشهفرهنگ واژهه(، 1440مشكاة، عبد الرسول ) .35

، تحقيق وکتابة: کریم سبحاني، قم، مؤسسة الإمام الخميني  نظریه سياسی اسلامه(،  14٣0زدي، محمد تقي )مصباح ي .36
 .2ط التعليمية والبحثية، 

 .هـ (، نهاية الأصول )تقریرات دروس آية الله السيد حسین البروجردي(، طهران، نشر تفکر1415منتظري، حسین ) .37

فصلنامه اندیشه  ،  های وجودی انسان از ديدگاه علامه طباطباییساحت ه(،  14٣2موسوي مقدم، السيد رحمة الله ) .38
 .76–5٣، ص 27، السنة السابعة، العدد نوین دينى

 .، طهران، منشورات جمعية التراث والمفاخر الثقافيةمصنّفات ميرداماده(، 142٣ميرداماد، محمد باقر ) .39

مؤسسه پژوهش حکمت و  حامد ناجـي الأصفهاني، طهران،  ، تحقيق وتصحيح:  الإيقاظاته(،  14٣٣ــــــــــــــ ) .40
 .مؤسسة بحوث الحکمة والفلسفة الإيرانية، فلسفه ايران

 .2ط، طهران، منشورات جامعة طهران، القبساته(، 1408ــــــــــــــ ) .41
 

 
 

 
 

 
 
 


