
 

 الدیمقراطي الدیني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي المجتمع  
 1رحيم دهقان

 خلاصة البحث  
تعلق کبير بالتقاليد والتراث    ليس فيه التيار الحداثي ذو النزعة العَلمانية في العالم العربي، الذي  

الديني، ویسع من خلال تبنّي مقاربةٍ حدّية تجاه الدين وتعاليمه إلى حصر مجاله وإقصائه عن الحياة  
الجماعية، يرى أن الحديث عن الديمقراطية الدينية أمر لا معنى له. ویُعَدّ محمد شحرور وصادق جلال  

شحرور أنّ الحکومة الإسلامية و»الدولة الدينية« مسألة لا العظم من أبرز ممثلي هذا التيار. حيث يرى  
جذور لها في القرآن الکریم، ولم یشُر إليها فيه، ویعتقد أن المعيار في نسبة الفرد إلى موقع الحاكم إنما 
هو إقبال الناس عليه وتصديقهم له، قائلًا: »كل ما لا يقبله أکثریة الناس فليس إسلامياً«. وعلی هذا  

أشكال  الأساس من  شكّ  سوى  ليست  إيران  في  الفقيه  ولاية  فکرة  القائمة علی  الحکومة  أن  يرى   ،
إلى   یسع  الدينية،  الديمقراطية  بشأن  شحرور  موقف  توضيح  جانب  إلى  المقال،  هذا  الديكتاتوریة. 
  تقديم تحليل نقدي له. ویبدو أن تبنّي هذا الموقف، الذي يتعارض مع الشواهد القرآنية والتاریخية، 
إنما يرجع إلى جهل شحرور بفکرة ولاية الفقيه، ومن جهة أخرى إلى الأداء غير السليم، بل وغير  

 الأخلاقي أحياناً، لمن ادّعوا النموذج الإسلامي للحكم عبر تاریخ الإسلام.
 : الديمقراطية الدينية، شحرور، الحکومة، الشعب، ولاية الفقيه.الكلمات الرئيسة

  

 
 r_dehghan@sbu.ac.ir .  . أستاذ مشارك في جامعة الشهيد بهشتي1



86     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 المقدمة 
ن وجود مبدأ الحکومة الإسلامية في القرآن الکریم والنصوص الروائية عند الشيعة  علی الرغم م

نّة، فإن بعض المفکرین المجدّدين العرب، من خلال تبنّي مقاربةٍ علمانية، رأوا أن الحکومة   وأهل السُّ
المسلمون،   المفکرون  وضعه  ذهني  بناءٍ  مجرّد  نموذج  والإسلامية  تتناول  لم  الإسلامية  النصوص  أنّ 

هؤلاء عبر تقليص الدين وحصره في الُبعد الفردي إلى إقصائه عن المجتمع  سع  الحكم وخصائصه.  
م. وهو مفکّر مجدّد من  19٣8والشأنین السياس والاجتماعي. ومن أبرز هؤلاء محمد شحرور مواليد  

إلى موسکو حيث حصل    م1964الابتدائ، سافر سنة  أصل سوري، وُلِد في دمشق، وبعد إتمامه التعليم  
العمرانية. ثم انتقل إلى لندن في بریطانيا، ونال منها  -علی شهادة الهندسة في اختصاص الهندسة المدنية

شهادة الدکتوراه في هندسة المدن. وبعد عودته وانتهاء دراسته، انصرف إلى البحث والدراسة في القرآن 
أن يقدّم قراءة جديدة   -اد إلى المناهج والمقاربات التي اطّلع عليها في الغرب بالاستن-الکریم، وحاول  

 للقرآن والسنّة النبویة مبنيةّ علی العلوم التجریبية والإنسانية. 
سنة   عامًا  1990في  لعشرین  امتدت  التي  القرآنية  دراساته  حصيلة  عرض  »الکتاب    هکتابفي  م 

ته الأخرى: الدولة والمجتمع، الإسلام والإيمان، نحو أصول والقرآن؛ قراءة معاصرة«. ومن أبرز مؤلفا 
جديدة للفقه الإسلامي، وفقه المرأة. ومن جملة ادعاءاته أنّ الحديث عن حکومة دينية أو إلهية أمر بلا  

. وبرأيه، فإن الإسلام لم يقدّم أي نموذج خاص للحكم كي يعتمده المسلمون لإدارة مجتمعاتهم،  1معنى
 . وهو یسع لتقديم مبررات لهذه الدعوى. 2العلمانية هي أفضل نموذج يتناسب مع الإسلام   بل إن الدولة 

قراءة نقدية لآراء شحرور، مع تقویم    - يبالمنهج التحليلي الاستناد-تسع هذه المقالة إلى أن تقدّم  
مدى   وبيان  قدّمها،  التي  قبولها   صحتها الحجج  ستُعرض  وإمكان  السؤال،  هذا  عن  وللإجابة  أولًا  . 

تفسيرات شحرور وأدلته في رفض الحکومة الإسلامية، ثم يصُار إلى تحليل ونقد موقفه بالاستناد إلى 
نية، وفي النهاية تبُحث     نظرته علی العالم الإسلامي. تأثيراتالقرآن وبعض المصادر الروائية السُّ

و  دراسات متعدّدة  أنّ  إلى  الإشارة  بد من  لا  نجزت حول  قبل الدخول في صلب البحث، 
ُ
أ قد  قيّمة 

من ذلك مؤتمرات متعدّدة نُظّمت تحت هذا العنوان ونشُرت أعمالها، إضافة    ، موضوع الديمقراطية الدينية 
سالاری  مبانى مردم »الديمقراطية الدينية« تأليف مسعود بورفرد،    سالاری دينى مردم إلى کتب مهمّة منها:  

نظریه مردم سالاری  فيد(،  الم بو الفضل موسویان )جامعة  »مباني الديمقراطية الدينية« تأليف سيد أ دينى  
-حکومت مردم  حمدي )جامعة الشهيد بهشتي(، و أ »نظریة الديمقراطية الدينية« تأليف منصور مير دينى 

 
 . 426: ص . الدين والسلطة1
 . 426: ص . أمّ الکتاب وتفصيلها 2



 87       .........................................................................................      المجتمع الديمقراطي الديني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

دينى   أنّ هذه  سالاری  سلسال(. غير  )منشورات  تأليف حسین شفاعي  الدينية«  الديمقراطية  »حکومة 
لم ترکّز علی آراء المفکرین المجدّدين العرب،  إلا أنها  الدراسات، وإن تناولت موضوع الديمقراطية بالتحليل،  

بحسب  - إلا أنهّ  ولم تبحث تحديدًا في رؤى محمد شحرور في هذا المجال. ورغم وجود دراسات متنوعّة عنه،  
 لا يوجد عمل مستقل يعالج تصوّر شحرور لمسألة الديمقراطية الدينية.   - ما تبیّن للكاتب 

 والمقاربة المختارة عند شحرور ، توضيح المفهوم ،الدیمقراطية الدینية   (1
 م: فيما يتعلق بالديمقراطية الدينية، توجد مقاربات متعدّدة، ومن خلال بيانها يتّضح معنى هذا المفهو 

الأولى أنّ   :المقاربة  إلى  وتذهب  ذاته،  في  متناقض  و»الدينية«  »الديمقراطية«  ترکيب  أنّ  ترى 
الديمقراطية ليست سوى النموذج السياس الليبرالي، ولا يمكن الجمع بينها وبین الدين وأحكامه. في  

الموقف الذي يلتزمه محمد  هذا التصوّر، تحلّ الديمقراطية الليبرالية محلّ الديمقراطية الدينية، وهو عین  
شحرور. فهو يرى أنهّ لم يرَدِ في النصوص الدينية أيّ نموذج للحكم ولا أصوله، وأن الأحكام الإسلامية  
تفتقر إلى الغنى اللازم في مجال الحكم. ولذلك فإن مفهوم الديمقراطية الدينية عنده لا أساس له. هذا 

 لدين والسياسة. الموقف نابع من اعتقاده بالفصل التام بین ا
 قدّمها من اختزلوا الديمقراطية الدينية إلى مجرّد منهج للحكم. فبرأي هؤلاء:  :المقاربة الثانية

الدیمقراطية الدینية تعني الطریقة وأسلوب الحياة السياسية لشعبٍ قد قَبلِ بالنظام الدیني، وذلك  
للحریة والاستقلال والرضا العام والمشارکة السياسية وتحقيق    - في الحد الأدنی –النظام یکون ضامناً  

 . 1للشعب، وفي نهایة المطاف لإشاعة روح الشریعة في الحياة السياسية   السياسية   العدالة التوافقية 

في هذا المنظور، تفُهم الديمقراطية الدينية کأحد أنماط الديمقراطية، أو کصورة من صورها، لكن  
 .  2الدين والرؤیة الدينية. وهي هنا تعُدّ مفهوماً مستورداً من الغرب إلى العالم الإسلامي تحت إشراف 

التي يؤیّدها الإمام الخميني والقيادة العليا في إيران، ترى أنّ الديمقراطية الدينية    : المقاربة الثالثة
نتاج اجتماع جزأين )الديمقراطية + الدين(،  بل هو تعبير عن    مفهوم بسيط غير مرکّب؛ أي ليس 
 .٣حقيقة أنّ الدين في جوهره ديمقراطي، وأن الديمقراطية نابعة من داخل ذات الدين 

والطابع   الديمقراطي  الطابع  ا:  معً الوجهین  أکّد  الرؤیة،  هذه  خلال  من  الخميني،  الإمام 
 الديني في الحکومة الإسلامية، فقال:  

 
 . 5٣: صمردم سالاری دينى )الديمقراطية الدينية(. 1

 . 60دموکراسی ليبرالى )مقارنة أسس الديمقراطية الدينية والديمقراطية الليبرالية(: ص . مقایسه مبانى مردم سالاری دينى و  2

 . 4٣٣: ص گونه شناسی مردم سالاری دينى )تصنيف أنماط الديمقراطية الدينية(. ٣



88     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

  .1انون الإلهي وإلى آراء الأمةالمستندة إلى الق  الحکومةالحکومة الإسلامية هي 

 وفي موضع آخر قال:  
   .2الجمهوریة الإسلامية حکومة قائمة علی آراء الأمة ومبنية علی القواعد والموازین الإسلامية

فبرأيه، ينبغي أن تكون الحکومة الإسلامية معتمدة علی آراء الأمة مع الالتزام التام بالقواعد 
 رقابة الأمة علی جهاز الدولة حقاً أصيلًا لها، وقال:   عدَّ والموازین الإسلامية. وقد 

يجب علی الأمة أن تراقب ما يجري في الدولة... ولكل فرد من أفراد الأمة أن يستجوب حاكم  
سلمین مباشرة، وینتقده، وعلی الحاكم أن یقدّم جواباً مقنعاً، وإلا، إذا عمل بخلاف واجباته  الم

 .3الإسلامية، فإنه یعُزل تلقائياً عن منصبه 

 کما صّرح القائد الأعلی للثورة الإسلامية قائلًا:  
   . 4جوهر النظام الإسلامي الدیمقراطية الدینية ليست مزيجاً من الدین والدیمقراطية، بل هي حقيقة كامنة في  

.  5وبحسب هذا المنظور، إذا لم تكن الحکومة ديمقراطية وشعبية، فلا يمكن أن تكون دينية
بل هي كامنة    وبناء عليه،  مستورداً،  غربياً  ليست مفهوماً  الديمقراطية  في   -بمعناها الخاص –فإن 

 : أن صلب التعاليم الإسلامية. ولهذا أکّد القائد الأعلی
 تختلف عن تلك التي في الخطاب الغربي.   عنهاالدیمقراطية التي نتحدث 

يبدو أنّ    لكنمحمد شحرور من الذين تبنَّوا المقاربة الأولى فيما یخصّ الديمقراطية الدينية.  إن  
التصوّر الأول والثاني كلاهما غير صحيح، إذ لا يمكن اختزال الديمقراطية الدينية إلى مجرّد نوعٍ من  

 راطية المستوردة من الغرب، بل إنّ الديمقراطية الدينية تنبع من ذاتِ الإسلام نفسه. الديمق
وبعبارة أخرى، لا يمكن اعتبار الديمقراطية الدينية مفهوماً مرکّباً، بل هي مفهوم بسيط، لأنّ  

ليست  التعاليم الدينية المتعلقّة بالحكم لا تفُهم منها سوى الحکومة القائمة علی مشارکة الشعب، و
فإنّ   دينية. ومن هنا،  إطار ديني لنمنحها صبغة  ندُخلها في  ثم  الدين  خارجاً عن  نظاماً  الديمقراطية 
الديمقراطية الدينية، في مقاربتها الصحيحة، تعني الحکومة الدينية المعتمدة علی آراء الشعب والمنبثقة  

 
 . 214، ص 15ج :صحيفه امام خميني )صحيفة الإمام الخميني(. 1

 . 91، ص5ج :المصدر نفسه. 2

 409، ص5؛ ج17، ص15ج :المصدر نفسه. ٣

 م. 2001كانون الثاني  ٣ :القيادة العليا . 4

 . 460- 459: صولايت فقيه و مردم سالاری دينى )ولاية الفقيه والديمقراطية الدينية(. 5



 89       .........................................................................................      المجتمع الديمقراطي الديني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 مرتبطاً بالليبرالية. من التعاليم الدينية. وهذا المعنى من الديمقراطية ليس بالضرورة 
والمقبولية؛  إن   الشرعية  رکنین:  علی  يقوم  الدينية،  الديمقراطية  من  المعنى  هذا  في  السيادة  حق 

الشرعية يقرّرها الدين والله تعالى، وأمّا المقبولية فتفُوَّض إلى آراء الناس، کما جرى في عهد حکومة  
الإمام علي

القصيرة للإمام علي  .1 م  فالحکومة  وقد أوضحكانت  الدينية،    ثالًا للديمقراطية 
 نفسه في نهج البلاغة أنّ الشرعية بيد الله، بينما المقبولية بيد الناس، إذ قال: 

َاضِرِ  
ْ
ةِ    وَقيَِامُ لوَْلَا حُضُورُ الح وا عَلیَ کظَِّ یقُِرُّ لاَّ 

َ
أ العُْلمََاءِ  َُّ عَلیَ  خَذَ الله

َ
أ وَمَا  ةِ بوِجُُودِ النَّاصِِ  ُجَّ الحْ

لهَِاظَ  وَّ
َ
سِ أ

ْ
لْقَيْتُ حَبْلهََا عَلیَ غََرِبهَِا وَلسََقَيْتُ آخِرَهَا بکَِأ

َ
 . 2المٍِ وَلَا سَغَبِ مَظْلوُمٍ لَأ

فهم   في  الأولى  المقاربة  علی  اعتمادهم  خلال  من  المسلمین،  المفکّرین  بعض  فإنّ  ذلك،  ومع 
 المعنى، ومن هؤلاء محمد شحرور. الديمقراطية، اعتبروا أنّ مفهوم الديمقراطية الدينية عديم 

 رؤیة شحرور فيما یتعلّق بالدیمقراطية  مبنى (2
.  ٣إحدى القضايا المحوریة في فکر محمد شحرور هي التفریق بین السنّة النبویة والسنّة الرسولية 

النبي عن  الواردة  السنّة  يقسم  السنّة    فهو  أنّ  إلى  ویذهب  رسولية.  وسنّة  نبویة  سنّة  قسمین:  إلى 
 واجتهاداته.   الرسولية ذات طابع إلهي وديني، بينما السنّة النبویة بشریة قائمة علی استنباطات النبي

الله    ومع أودعها  التي  الطبيعة  قوانین  مثل  تتغيّر،  لا  ثابتة  الرسولية  أو  الإلهية  السنّة  يرى  أنهّ 
، ویرى أنّ لكّ عصر سنتّه  بعصر النبي  مختصةً السنّة النبویة    يعدفي هذا العالم، إلّا أنهّ  تكوینياً  

مبنية علی اجتهادات   -حسب رأيه –الخاصة بحسب الظروف الزمانية والمكانية. وبما أنّ السنّة النبویة  
 مُلزِمة، ولا يرى أنّ وأقواله وأفعاله، بعيداً عن الوحي ونسبة ذلك إلى مقام الألوهية، فهي غير النبي

 .4اتباعها واجب في كل العصور 
طاعة   قسّم  القرآن  أنّ  ویعتقد  الکریم،  القرآن  من  آيات  إلى  الادعاء  هذا  في  شحرور  یستند 

إلى قسمین: طاعة متصلة وطاعة منفصلة. فمثلًا: في بعض الآيات جاءت الطاعة متصلة   النبي
ََّ وَالرَّسُولَ لعََلَّکُمْ ترُحَْمُونَ ﴿  الى:من دون تكرار الأمر بالطاعة، مثل قوله تع طِيعُوا الله

َ
– وهنا  .  5﴾وأَ

 
مردم سالاری دينى و دموکراسی غربی از ديدگاه اندیشه وران اسلامی )الديمقراطية الدينية والديمقراطية الغربية من  .  1

 . 100: صالمفکرین الإسلاميین( منظور 

 . 151، ص1ج : علل الشرائع. 2
 . 414: ص أمّ الکتاب وتفصيلها . ٣

 .174؛ 100-99: صالسنة الرسولية والسنّة النبویة. 4

 . 1٣2آل عمران: . 5



90     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

أما في آيات أخرى   بالطاعة لله، وهي السنّة الرسولية الملزِمة. لاحقةالطاعة للرسول   -بحسب شحرور 
مثل: »أطيعوا«،  الفعل  بتکرار  منفصلة  الطاعة  الرَّسُولَ  ﴿  فجاءت  طِيعُوا 

َ
وأَ  ََّ الله طِيعُوا 

َ
مْرِ  أ

َ
الأ ولِي 

ُ
وأَ

وهنا الطاعة للرسول مستقلة عن الطاعة لله، ویرى شحرور أنّ هذه الآيات تشير إلى السنّة  .  1﴾ مِنْکُمْ 
أنهّ يجب طاعة الله في   -بحسب تفسيره –. وبعبارة أوضح: المقصود  النبویة التي لا تلزم بعد وفاته

فإن الأحكام   وبناء عليهكل زمان، وأمّا طاعة النبي فمقصورة علی حياته، ولا ضرورة لها بعد رحيله.  
النبي أصدرها  بقوانین    التي  استبدالها  ویمكن  ملزِمة،  ليست  الإسلامية  للدولة  رئيساً  بصفته 

الجديدة والتقاليد  العادات  مع  نظره2تتناسب  في  لأنها  شؤون  اج ،  لتنظيم  النبي  من  بشریة  تهادات 
 المجتمع والدولة. 

النبي أنّ  شحرور  يرى  الرسولية،  والسنّة  النبویة  السنّة  بین  التفریق  هذا  من  كان    وانطلاقاً 
معصوماً في بعُد الرسالة فقط، لا في بعُد النبوة، لأنّ مقام النبوة عنده قائم علی الاجتهاد وفق معطيات  

 ذلك، يعدّ شحرور إدارة النبي لشؤون المجتمع، وأحكامه القضائية، وقيادته للجيش،  وبناءً علی،  ٣الزمان 
والتي   البشري،  اجتهاده  المبنية علی  النبویة  السنّة  من  السياسية، جزءاً  أنشطته  لکونها غير   –وسائر 

 .4جة للأجيال اللاحقة بح وليستملزمة لكّ الأزمنة،  تعدلا  -منسوبة إلى مقام الألوهية

 شحرور ونفي الدیمقراطية الدینية  (3
يرى محمد شَحرور من خلال تفریقه بین السنّة النبویة والسنّة الرسولية، أنّ الآيات المتعلقّة بأمور  
أنّ   إلى  ویذهب  بالرسالة.  المرتبطة  بالآيات  لها  والسياسة، لا صلة  والقضاء،  القتال،  وميدان  الحكم، 

اجتهاده   يفهم هذه الآيات بطرق متعدّدة، تمامًا کما كان للنبيّ   الإنسان يمکنه في الأزمنة المختلفة أن 
. وفي نظره، إنّ هذه الآيات ناظرة إلى وقائع تاریخية حدثت في سياق زمني محدّد من أجل  5الخاص فيها 

تأسيس دولة في شبه الجزیرة العربية، وهي مرتبطة بمقام النبوّة، لا بالرسالة، ومن ثمّ فالتبعية لما فهمه 
. ولذلك  6الحاضر العصر  ف  ، لأنّ تلك الوقائع قد انقضت، ولا مجال لتکرارها في ظرو ملزمة النبّي منها غير  

 . 7أو عمله فيما يتعلقّ بهذه الآيات، بل يمكن فقط الاعتبار منها   فليس من اللازم اتبّاع فهم النبيّ 
 

 . 59النساء: . 1

 .110؛ 104-99: صالسنة الرسولية والسنّة النبویة. 2

 . 60-59: صنحو أصول جديدة للفقه الإسلامي، دراسات إسلامية معاصرة؛ 111: صالسنة الرسولية والسنّة النبویة. ٣

 . 174؛ 100-99: صالسنة الرسولية والسنةّ النبویة؛  426: صالدين والسلطة. 4

 . 114ـ   11٣: ص السنة الرسولية والسنّة النبویة. 5

 . 114المصدر نفسه، ص . 6

 . 162المصدر نفسه، ص . 7



 91       .........................................................................................      المجتمع الديمقراطي الديني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

وانطلاقًا من هذا الأساس، صّرح شَحرور في مؤلفّاته بأنّ الحديث اليوم عن "الحکومة الدينية" أو  
. ومع أنهّ يقرّ بأنّ  2ة العلمانية هي النموذج الأمثل للإسلام . ویرى أنّ الدول1"الدولة الإلهية" لا معنى له

  يرى أن إلّا أنهّ  ،  ٣أقام في المدينة دولة عربية إسلامية امتدّ سلطانها إلى أرجاء الجزیرة العربية  النبيّ 
 هذه التجربة من السنّة النبویة لا یسُتند إليها تأسيسًا، بل يجب حصر الاستناد في القضايا العقدية

 .4علی النصّ القرآني وحده  -ومنها فلسفة السياسة-والفلسفية 
ویذهب شَحرور صراحة إلى أنّ "الحکومة الإسلامية" و"الدولة الدينية" مفهومان لا أصل لهما في  

نفسه لم يمارس    . بل إنهّ يرى في مواضع أخرى أنّ النبيّ 5القرآن الکریم، ولم يرد فيهما أيّ ذکر 
بكر،   وسلطة سياسية، ولم ينُشئ دولة سياسية، بل إنّ ذلك حدث لاحقًا علی يد الصحابة، ولا سيما أب

ثمّ جُعل "الأمر بالمعروف والنهي عن المنکر" من صلاحيات الدولة في عهد الخلفاء العباسيین، ليُتَّخذ  
 .6أداة للتحكّم بالمجتمع وتغيير أوضاعه بما یخدم السلطة

حكّامًا   کونهم  علی  يدلّ  ممّا  الأمر"  "أولي  بطاعة  يأمر  القرآن  إنّ  القائلین  علی  ردّه  معرض  وفي 
، يوضح شَحرور أنّ وجود أولي الأمر ضرورة مجتمعية، لكنّ القرآن لم یحدّد هویّتهم ولا طریقة  7دينيین 

 .8تعيينهم، بل ترك ذلك لاتفاق الناس مع من يقبل منصب الإمارة
وبعد أن جعل شَحرور أمر الحکومة بيد أعضاء كل مجتمع، وحوّلها من حکومة دينية إلى حکومة  

معيار شرعية الحاكم هو قبول الناس له ومبايعتهم إياّه، مؤکّدًا أنّ "كل ما لا تقبله   رأى أندنيویة،  
أنّ "الشورى" هي قاعدة الح9أکثریة الناس فليس إسلاميًا" كم في الدولة  . وعلی هذا الأساس، يرى 

المعاصرة بأنهّا 10العربية  العربي،  العالم  في  شائع  هو  کما  الشورى،  علی  المبنيةّ  الحکومة  ویصف   ،
الحکومة الإسلامية حکومة قائمة علی الشورى، حيث ينُتخب الحاكم بقرار    يعد. کما  11ديمقراطية

 
 . 426: ص الدين والسلطة. 1

 . 426: ص أمّ الکتاب وتفصيلها . 2

 . 154؛ 98: ص دراسات إسلامية معاصرة؛ الدولة والمجتمع. ٣

 . 60: ص  دراسات إسلامية معاصرة؛ نحو أصول جديدة للفقه الإسلامي. 4

 . 79المصدر نفسه، ص . 5

 . 191ص   :السنة الرسولية والسنّة النبویة. 6

 . 988، ص ٣: ج تفسير القرآن العظيم. 7

 . 79: ص دراسات إسلامية معاصرة؛ نحو أصول جديدة للفقه الإسلامي. 8

 . ٣71؛ 125: ص دراسات إسلامية معاصرة؛ الدولة والمجتمع. 9

 . 168ص   :المصدر نفسه. 10

 . 188ص   :المصدر نفسه. 11



92     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

حرور نظام "ولاية الفقيه" . ومن هذا المنطلق وصف شَ 1أهل الشورى، کما حصل في سقيفة بني ساعدة 
 .2في إيران بأنهّ شكّ من أشكال الديكتاتوریة التي تسلب حرّیات الناس باسم الدين 

 تحليل ونقد رؤیة شحرور (4
إنّ مقاربة شحرور في نفيه لفکرة الديمقراطية الدينية، قابلة للنقد والبحث من أبعاد متعددة،  

 ومن أهم هذه الأبعاد:
من    تفکيکه بین السنّة النبویة والسنّة الرسولية، قد جرّد النبي  خلال   ومن إنّ شحرور،    (1-4

مقام الإمامة الذي يتمثل في تحقيق البرامج الدينية بما یشمل الحكم بالمعنى الواسع للكلمة، وتنفيذ  
مقامه وقصر  ،  الحدود والأحكام الإلهية، وإقامة العدالة الاجتماعية، وکذلك تربية النفوس وتهذيبها 

علی الرسالة والنبوة، أي تلقي الوحي من الله وتبليغ أوامره، والقيام بمهمة البشارة والإنذار. والحال أنّ  
إقامة الحکومة الإلهية والإدارة الصحيحة   مقام النبوة یختلف عن مقام الإمامة، فوظيفة الإمام هي 

 والرسول فهي تلقي الوحي الإلهي وتبليغ  لتنفيذ الأوامر والنواهي والتعليمات الإلهية، أما وظيفة النبي
 .٣تلك التعليمات 

 وقد عبّر الشهيد مطهري عن ذلك بقوله: 
هو أن النبوة هدایة وتبليغ وإخبار، بينما الإمامة قيادة، وهي إضافةً   والإمامةالفرق بین النبوة  

 .4إلى القيادة الاجتماعية، قيادة روحية إلى الله أیضاً 

نهّ اجتمع فيه مقام النبوة ومقام الإمامة، لم يكن مكلفاً بتبليغ الوحي الإلهي  بما أ  ورسول الله
السياسية. وبعبارة أخرى،    -فحسب، بل كان أيضاً مجریاً للحدود والأحكام، ومنها الأحكام الاجتماعية  
 . 5كان واسطة فيض يبیّن المسائل العلمية، ویتکفل کذلك بتنفيذها العملي

نج  الأساس،  هذا  ﴿ وعلی  بقوله:  يصّرح  جهة  من  الکریم  القرآن  أنّ  إلِاَّ  د  اكَ  نَ رْسَلْ
َ
أ ا  مَ وَ

یرًا  نَذِ ا وَ ً أنّ مهمة النبي هي تبليغ الوحي والبشارة والإنذار، ومن جهة أخرى يبیّن في    6﴾ مُبَشرِّ

 
 . 160ـ   148ص   :المصدر نفسه. 1

 . 424: ص الدين والسلطة. 2

 . 252ص،  5: جمنشور جاوید )البيان الخالد(. ٣
 . ٣18، ص٣: ج یمطهرمجموعه آثار . 4

 . ٣56، ص19: جتسنيم. 5
 . 105. الإسراء: 6



 93       .........................................................................................      المجتمع الديمقراطي الديني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

مْ ﴿   قوله:  فُسِهِ نْ
َ
نْ أ نِیَن مِ مِ ؤْ مُْ اِل وْلَى ب

َ
بُِّ أ  بالمؤمنین من أنفسهم.   أولى أنّه    1﴾ النَّ

نّها ليست  إ ، في حین  السنّة النبویة اجتهاداً شخصياً من النبي   عدَّ إضافةً إلى ذلك، فإنّ شحرور قد  
اجتهاداً بشریاً بل وحياً إلهيا؛ً إذ إنّ وظيفة رسول الله كانت تبليغ الشرع من عند الله، لا التشریع بالاجتهاد  

وَمَا  ، ومن ذلك قوله: ﴿ 2 في آيات عديدة أنبياءه عن أن ينطقوا بغير الوحي وقد نزّه الله تعالى   . والرأي الشخص 
تَّبعُِ إلِاَّ مَا یُوحَ إلَِيَّ : ﴿ وقوله علی لسان النبي ،  ٣﴾ إنِْ هُوَ إلِاَّ وَحْيٌ یُوحَ     يَنْطِقُ عَنِ الهَْوَى 

َ
 . 4﴾ إنِْ أ

وحياً، بل إنّ السنّة النبویة بجميع أقوال  وإطلاق هذه الآيات يبیّن أنهّ ليس القرآن الکریم وحده  
تقليداً    النبي ليس  وأفعاله  أقواله  اتبّاع  فإنّ  هنا  ومن  أيضاً.  الوحي  من  ناشئة  وتقریراته  وأفعاله 

وَمَا  لشخصه، بل هو اتبّاع للوحي. ولهذا السبب لم يضع القرآن أيّ قيد علی طاعة النبي، بل قال: ﴿
، لأنّ كّل ما يصدر عنه إنمّا هو وحي إلهي. وبناءً  5﴾ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا   آتاَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ 

 في أيّ حكم برأيه الشخصي، ولم يبیّن حکماً إلّا بتفویض من الله تعالى.  عليه، لم يجتهد النبي
ومة الدينية،  في نقد هذا القول لشحرور، الذي يرى أنهّ لا توجد في القرآن آية تشير إلى الحک  (2-4

الاستشهاد بآيات تدلّ علی ضرورة إنشاء الحکومة وبيان خصائص الحكّام.    -علی سبيل النقض-يمكن  
َُّ فمثلًا يقول الله تعالى: ﴿ رَاكَ الله

َ
َقِّ لِتحَْکُمَ بیَْنَ النَّاسِ بمَِا أ نزَْلْنَا إلَِيْكَ الکِْتَابَ باِلحْ

َ
. والمقصود  6  ﴾إنَِّا أ

هذه في  التحکيم  الأکرم  من  النبّي  بحکومة  الرضا  هو  إنهاء    الآية  من  الأمور،  تشمل جميع  التي 
 . 7المنازعات إلى تأسيس السياسات، وإصلاح العادات، وغيرها من الشؤون

کذلك الآيات الدالّة علی الأمر بالمعروف والنهي عن المنکر، والآيات التي تشير إلى المفاهيم السامية  
وْلى  النَّبُِ لعدل، ومكافحة الاستکبار، ومواجهة الطغيان، وکذلك قوله تعالى: ﴿ والتقدّمية في الإسلام كا 

َ
  أ

نْفُسِهِمْ 
َ
أ مِنْ  إدارة شؤون الخلق، أو قوله: ﴿   ﴾ التي تبیّن أولویة النبيّ باِلمُْؤْمِنیَِن  مِنْ  في  رْسَلْنَا 

َ
أ وَمَا 

ینَ آمَنوا ، وقوله: ﴿8  ﴾ رَسُولٍ إلِاَّ لِيطَُاعَ بإِذِْنِ اللهَِّ  ﴾، التي تدلّ علی ولاية إنَِّما وَلِيکُمُ اللهَُّ وَ رَسُولَُُ وَالذَّ
 . 9وخلافته، كلهّا مؤیّدة لفکرة الحکومة الدينية ووجوب طاعة الناس للحكّام الإلهيین   النبيّ 

 
 . 6. الأحزاب:  1

 . 106؛ النساء، 2؛ الأحزاب،  44؛ الحاقةّ،  20٣الأعراف،  . 2

 . 4، ٣. النجم:  ٣
 . 15. يونس: 4

 . 7. الحشر: 5

 . 105. النساء: 6

 . 49، ص2: ج بيان السعادة في مقامات العبادة. 7

 . 64النساء: . 8

 . 2٣59، ص2: ج موسوعة القرآن العظيم. 9



94     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

ن  وهذه الآيات تظُهر أنّ مسألة الحکومة وتنظيم شؤون الناس والمجتمع الإسلامي قد وردت في القرآ 
شروط   تحدّد  آيات  هناك  بل  المسؤولية.  هذه  بتحمّل  أفرادًا  المواضع كلفّ  بعض  الله في  إنّ  بل  الکریم، 

.  1الحاكم والحکومة، وسمات الإمام والحاكم، وتضع الضوابط والمعايير للحاكم والحکومة الإسلامية 
 ﴿ تعالى:  قوله  ذلك  ولئكَِ    وَمَن ومن 

ُ
فَأ اللهَُّ  أنزَلَ  بمِا  يَحکُم  الكافرِون لمَ  ﴿ 2﴾ هُمُ  ،  ٣﴾ الظّالموِن ، 

رْضِ    یاَ : ﴿ تعالى  أو قوله  . ، حيث ذمّت الحکومة غير العادلة 4﴾ الفاسِقون ﴿ 
َ
دَاوُودُ إنَِّا جَعَلْنَاكَ خَليِفَةً فِي الْأ

َقِّ وَلَا تتََّبعِِ الهَْوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبيِلِ اللهَِّ   التي تبیّن شروط الحاكم. ،  5  ﴾ فَاحْکُمْ بیَْنَ النَّاسِ باِلحْ
ةً  ذلك، فإنّ آيات مثل: ﴿  وإضافة إلى ئمَِّ

َ
رْضِ وَنََعَْلَهُمْ أ

َ
ِینَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأ نْ نَمُنَّ عَلیَ الذَّ

َ
وَنرُِیدُ أ

ن  تدلّ علی أنّ الإرادة الإلهية القطعية وغير القابلة للتخلفّ قد تعلقّت بأن تكو  ،6﴾ وَنََعَْلَهُمُ الوَْارِثیِنَ 
نظر يومًا إلى   سكاني في ذيل هذه الآية أنّ رسول اللهالححکومة آخر الزمان للإمام الحق. وقد روى  

 فأخذته العبرة وبكى ثم قال:    علي والحسن والحسین
 .7أنتم المستضعفون بعدي 

رْسَلَ رَسُولََُ باِلهُْدَى وَدِینِ  وبحسب البيان القرآني الشریف: ﴿
َ
ِي أ ینِ  هُوَ الذَّ َقِّ لِيظُْهِرهَُ عَلیَ الدِّ الحْ

المُْشْرِکُونَ  وَلوَْ کَرهَِ  ، فإنّ الله يرید غلبة دين الإسلام علی جميع الأديان الأخرى، وهذا الأمر 8﴾ كُلِّهِ 
. وفي تفسير هذه الآية ورد  الذي لم يتحقّق بعد لن يتمّ إلّا بتحقّق الحکومة العالمية للإمام المهدي

 . 9، فلن يبقى أحد مشركًا، وسيتفّق الجميع علی حقّانية الإسلامم القائمأنهّ عندما يقو
.  10أما علماء أهل السنّة، فيرون تبعًا لهذه الآية أنّ زماناً سيأتي يغلب فيه الإسلام علی جميع الأديان 

أحد    وعدَّ ،  11ن فخر الرازي في تفسيره لهذه الآية أنهّا وعدٌ إلهي بعلوّ الإسلام علی غيره من الأديا الوذکر  

 
 . 282: صاندیشه سياسی در اسلام معاصر )الفکر السياس في الإسلام المعاصر(. 1

 . 44. المائدة:  2

 . 45. المائدة:  ٣

 . 47. المائدة:  4

 . 26. ص: 5

 . 5. القصص: 6

 . 555، ص1: جشواهد التنزیل لقواعد التفضيل. 7

 . ٣٣. التوبة:  8

 . 458، ص ٣: جتفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان. 9

 . 1786، ص6: جتفسير القرآن العظيم. 10

 .287، ص 11: جمفاتيح الغيب . 11



 95       .........................................................................................      المجتمع الديمقراطي الديني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

ولم ينقد هذا القول أو يرفضه، ومن هنا    ،1  الأقوال في هذا الشأن أنّ هذا سيتحقّق عند خروج المهدي
 يمكن اعتباره مؤیّدًا لفکرة تحقّق هذا الوعد الإلهي بيد الإمام المهدي. 

العالمية للإمام    بالحکومة   کما أنّ القرآن الکریم وعد بأن يرث الصالحون الأرض بأسرها، وهو ما يبشّر 
رْضَ یرَِثُهَا  المهدي، والتعبير بكلمة »الأرض« في قوله تعالى: ﴿ 

َ
نَّ الْأ

َ
کْرِ أ بُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّ وَلَقَدْ کَتَبْنَا فِي الزَّ

الِحُونَ   ، يدلّ علی شمول حکومة الإمام المهدي للعالم أجمع باعتبارها حکومة إلهية.   2﴾ عِبَادِيَ الصَّ
يرى شحرور أنّ معيار إسناد منصب الحاكم إلى شخص ما هو إقبال الناس عليه وتصديقهم   ( 4- 3

. وهذا القول وإن كان صحيحاً في جانبٍ منه، إلّا أنهّ غير كامل، إذ يعبّر عن "الديمقراطية" فحسب ٣له 
الناس دون   لاختيار  أهميّة  يعُطي  كان  وإن  الكلام،  بهذا  فهو  الدينية".  "الديمقراطية  مفهوم  يثُبت  أن 

وأصواتهم، إلّا أنهّ في الحقيقة یستبدل الديمقراطية الغربية بمفهوم "الشورى الدينية" أو "المجتمع الديني  
ديمقراطية"، غير قائمة علی    الديمقراطي". وکما يبیّن شحرور، فإنّ الحکومة يجب أن تكون "ليبرالية 

ثابتة، بل يكون ممثّلو الأمّة في التشریع دائماً خاضعین لرغبات الشعب  فإذا مال الناس إلى    ، مبادئ 
الفساد والانحلال، صاغوا القوانین علی هذا الأساس، وإذا مالوا إلى الدين والروحانيات، فحينها يضعون  

ن الطبيعي أنّ المعيار للوصول إلى السلطة في الدولة التي يتصوّرها  قوانین أشدّ التزاماً بالقيود الدينية. وم 
 شحرور هو "صوت الشعب"، فكّّ من ينتخبه الناس يمكن أن يتولّى زمام الحكم.

أمّا في النظام المستند إلى "الديمقراطية الدينية" المأخوذة من الأصول الإسلامية، فإنّ الأهمّ هو  
. ومن الواضح أنّ شحرور،  4الصلاحية، ثمّ يأتي بعد ذلك رأي الشعب التقوى، الکفاءة، الالتزام، و 

دينية ديمقراطية في التعاليم الإسلامية، وأوصى   الفرق، أنكر وجود حکومة  بهذا   –مع علمه 

بالديمقراطية الليبرالية الغربية للمجتمع المسلم. والحقيقة   - بالاعتماد علی العقل البشري الذاتي 
لمسألة الحكم الإسلامي كان له عبر التاریخ أثر کبير في انحراف مسار الإسلام    أنّ مثل هذا المنظور 

الدنيویة  صبغته  إلى  الإلهية  صبغته  التي    ، من  "السقيفة"،  في  وقع  ما  ذلك  علی  مثال    عدهاوأبرز 
الانحراف  بداية هذا  أوّل عنصٍر في  بينما هي  الإسلامية،  للحکومة  ذلك    ، شحرور تجسيداً  فمنذ 

قص 
ُ
أ تستمدّ  الحین  لا  التي  الدنيویة  الدولة  محلّها  لتحلّ  الإسلامية  والحکومة  الإلهية  الدولة  يت 

 - بحسب رأيه  –مشروعيتها من النصّ والتنصيب الإلهي، بل من الناس، فغدت الدولة الإسلامية 

 
 . ٣٣، ص 16ج :المصدر نفسه. 1

 . 105. الأنبياء: 2

 .٣71؛  125: صدراسات إسلامية معاصرة؛ نحو أصول جديدة للفقه الإسلامي. ٣
 . 76 – 75ص : )حکومة الديمقراطية الدينية(حکومت مردم سالاری دينى . 4



96     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 . 1دولة دنيویة محضة تقوم علی آراء "أهل الحلّ والعقد" باعتبارهم ممثّلي الأمّة 
من    ( 4- 4 نوع  بأنهّا  إيران  في  الفقيه  ولاية  علی  القائمة  الحکومة  وصف  شحرور  أنّ  تقدّم 

الفقيه وعلی  2الديكتاتوریة .  ویبدو أنّ هذا الموقف ناشئ من عدم اطّلاع شحرور علی نظریة ولاية 
للأمّة.    الدستور الإيراني، فضلًا عن عدم تعاطفه مع هذه النظریة التي تعُدّ امتداداً لقيادة المعصومین

فشحرور من جهة لا يملك معرفة كافية بدور الشعب ومشارکته في الحکومة الإسلامية الإيرانية، ولذلك 
الإمام  إنّ  إذ  الظن؛  الواقع یخالف هذا  أنّ  الديمقراطية. غير  تتعارض مع  الفقيه  نظریة ولاية  أنّ  ظنّ 

بيین نظریة ولاية الفقيه في العصر الحديث، الخميني الذي كان له الدور الأکبر تنظيراً وعملًا في ترسيخ وت 
 وشعبي/ديمقراطي. فقد قال:    ، كان يؤکّد دائماً أنّ الحکومة في الإسلام ذات بعُدين: ديني/إلهي 

  3. إلى القانون الإلهي وإلى آراء الشعب  مستندةالحکومة الإسلامية حکومة 

 وقال أيضاً:  
  4.آراء الشعب وعلی القواعد والموازین الإسلاميةالجمهوریة الإسلامية حکومة تقوم علی 

 إشراف الشعب علی أجهزة الدولة حقاً مشروعاً لهم، حيث يقول:  يعدکما كان 
في الدولة... وكّل فرد من الأمّة لَ الحقّ أن يستجوب حاكم   الجاریةعلی الأمّة أن تراقب الأمور  

یقدّم   أن  الحاكم  وعلی  وینتقده،  مباشرةً  واجباته  المسلمین  خالف  فإن  وإلّا  مقنعاً،  جواباً 
 .5الإسلامية، فهو معزول من تلقاء نفسه 

 وهذه العبارات كافية لُتظهر أنّ "الديمقراطية" عنصر أصيل في صلب نظریة ولاية الفقيه. 
 أما آية الله الخامنئي، الذي يتولّى حالياً قيادة الجمهوریة الإسلامية علی أساس هذه النظریة، فقد صّرح قائلًا:  

 النظام الإسلامي.   جوهرالدیمقراطية حقيقة كامنة في 

وبناءً علی هذا الفهم، فإنّ الديمقراطية بالمعنى الخاص موجودة في أصل التعاليم الإسلامية. يضُاف إلى  
لك أنّ أصل النظام في الجمهوریة الإسلامية قام علی اختيار الشعب، وأنّ الدستور في مادّته الثالثة يؤکّد  ذ 

مشارکة الشعب في تقریر مصيره السياس والاقتصادي والثقافي، وأنّ الدستور نصّ علی مشارکة الناس  

 
 .197: صدراسات إسلامية معاصرة؛ الدولة والمجتمع. 1
 . 424: صالدين والسلطة. 2
 . 214، ص15ج : صحيفة الإمام الخميني. ٣

 . 91، ص5ج :المصدر نفسه. 4

 .409، ص5؛ ج17، ص15ج :المصدر نفسه. 5



 97       .........................................................................................      المجتمع الديمقراطي الديني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

(، ومجلس  114  اسة الجمهوریة )المادة (، ورئ 108و   107  مباشرة أو عبر ممثّليهم في انتخاب القيادة )المادتان 
للنظام الإيراني بالديكتاتوري وصف غير دقيق وغير  62  الشورى )المادة  (. وعليه، فإنّ وصف شحرور 

 مطابق للواقع، ویبدو أنهّ صدر عنه نتيجة عدم معرفته الكافية بالحکومة الإسلامية في إيران. 
للحكم التي استخُدمت عبر التاریخ الإسلامي باسم    التقریراتبعض    أن  شحرور   يرى   (5-4

سياسية،   أداةً  الدين  لاستغلال  الديني"  تلك  اً ديني  اً حکم  يراها "الحكم  نقد  من  وبدلًا   التقریرات، 
وتقديم تصور للحكم الديني قائم علی المعايير الحقيقية للدين، قام بنفي الطابع الديني للحكم كلياً،  

منطق الأمویین الذين نسبوا    النقيض منعلی  -لعلماني أو الدنيوي. لذا يبیّن  وسع إلى تفسير الحكم ا
  - الدماء البریئة للمسلمین ونهبوا أموالهم تحت هذا المبرر  وأهرقوا حکمهم إلى القضاء والقدر الإلهي، 

 .  1، ویتوافق مع الطبيعة أو الفطرةوالشورى الحكم العلماني يقوم علی القانون الطبيعي  أن 
ُوا  ﴿ اداً إلى القوانین الطبيعية التي وردت في القرآن، مثل:واستن ُ مَا بقَِوْمٍ حَتىَّ يُغَيرِّ ََّ لَا يُغَيرِّ إنَِّ الله

َُّ بقَِوْمٍ سُوءًا فلََا مَرَدَّ لََُ  رَادَ الله
َ
نْفُسِهِمْ وَإذَِا أ

َ
نْعَ و﴿ ،2﴾ مَا بأِ

َ
اً نعِْمَةً أ ََّ لمَْ یكَُ مُغَيرِّ نَّ الله

َ
مَهَا عَلیَ قوَْمٍ  ذَلكَِ بأِ

نْفُسِهِمْ 
َ
ُوا مَا بأِ یستدل شحرور علی أن حكم معاویة لم يكن مکتوباً علی الناس منذ  ،  ٣﴾ حَتىَّ يُغَيرِّ

علی الصمت أمام الخلفاء لم يكن مکتوباً   الأزل، وکذلك الأمر بالنسبة لإجبار أمير المؤمنین علي
  . 4ختيار البشر، الذي یحدد الحاكم ویصنع مصائرهم منذ الأزل، بل يعود ذلك إلى القانون الطبيعي لا 

لا  الأمر  وهذا  الحاكم،  والشخص  وبنيته  بأفعالهم وخياراتهم شكّ الحكم  البشر  الواقع، یحدد  في 
علاقة له بالعالم الإلهي. ویبدو أن نقد شحرور للتصور الذي يراه للحكم الديني، والذي وقع بطریقة  

التاریخ   الديني، ولا يمكن من  ظالمة في  تعميمه علی كل التصویرات للحكم  الإسلامي، لا يمكن 
 خلاله نفي الحكم الديني تماماً والتحدث عن ضرورة الانصياع للحكم العلماني. 

مسألة    ( 4- 6 والفقه  الدين  يجعل  أن  الفقهية،  للأحكام  الاجتماعي  البعد  بتجاهل  شحرور،  حاول 
لاجتماعية. فهو يرى أن الصفة الرئيسة للدين هي کونه شخصياً لكّ  شخصية، وأن يلغي أساساً الأحكام ا 

. ویرى أن الدين والأحكام الدينية لا تمتلك حقيقة أو سنداً واقعياً خارجياً، بل تعتمد علی نوع نظرة  5إنسان 
 . 6راد الفرد إلى الحياة. لذلك، لا حاجة للحكم الديني، لأن تعاليم الدين تقُبل أو ترُفض بحسب قرار الأف 

 
 .197: صوالمجتمعدراسات إسلامية معاصرة؛ الدولة . 1

 . 11: الرعد. 2
 . 5٣. الأنفال: ٣

 . 215  -214: صدراسات إسلامية معاصرة؛ الدولة والمجتمع. 4
 . 4٣2  -4٣1: صالدين والسلطة. 5
 . 4٣2  -4٣1ص  المصدر نفسه:. 6



98     .........................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

يؤکد شحرور أن الهدف الأساس للدين هو هداية الناس إلى الجنة وإبعادهم عن النار، وبما أن  
نفسها   وتعدالثواب والعقاب بيد الله، فلا یحق لأي سلطة أن تتدخل في الشؤون الشخصية للناس  

 . 1إرسال الأفراد إلى الجنةسلطة إلهية وتجبر الناس علی أداء الأعمال الدينية، لأنه لا يوجد أي قوة مخوّلة ب
وترك   للإنسان،  الشخصية  الحياة  حد  إلى  الدينية  والأحكام  الدين  شحرور  قلصّ  الكلام،  بهذا 

فإذا رأوا أنها   ، القوانین الفقهية وفق تقدير الأفراد، لتکون خاضعة لأهدافهم الشخصية وعقلهم الذاتي 
 .2ملزمة لهم التزموا بها، وإذا لم يروا ذلك ترکوها 

وفي الوقت نفسه، فإن الاکتفاء بالعقل الذاتي للإنسان كان سبباً للعديد من التفسيرات الشخصية  
 والانتهاكات، ما دفع شحرور إلى تقديم تصور للدين يبدو أکثر دنيویة وإنسانية منه إسلامية وإلهية. 

فهو من    ،ذلك، يظهر نوع من التناقض في موقف شحرور تجاه مسألة الحكم الإسلامي  إضافة إلى
أسس في المدينة دولة عربية إسلامية بحيث خضعت الجزیرة العربية كلها    جهة يعتقد أن النبي

، ولكن في جزء آخر من أعماله يرى أن النبي لم يكن له سلطة سياسية ولم ينُشئ دولة  ٣لهذه الدولة 
 . 4سياسية، بل جاء ذلك لاحقاً علی يد الصحابة وخاصة أبي بكر

 أسباب ميل محمد شحرور إلى نفي الدیمقراطية الدینية  (5
: لقد كان أداء الخلفاء الأمویین والعباسيین والعثمانيین مؤثراً  الخلافة   بنظام عدم الثقة    ( 5- 1

في نظر أشخاص مثل شحرور. يعتقد شحرور أن أول مرة تم فيها استغلال الدين لتحقيق أهداف  
. وبناءً علی  5العباسيین، وأن هذا الأمر استمر حتی اليوم ومصالح سياسية كانت في عهد الخلفاء  

الخلافة، ویبیّن أننا    نظام ذلك، یسع دائماً إلى اعتبار تفکير الفقهاء المعاصرین استمراراً لفقهاء  
قبض  من  الدين  إنقاذ  إلى  بحاجة  العصر    ة اليوم  نصوص  الحاضرفقهاء  في  التجدد  روح  وغرس   ،

ة قائمة علی القيم الإنسانية، وعلی رأسها الحریة والعدالة والمساواة،  القرآن، وبناء دولة اجتماعي 
 . 6ة والعرقي   ة الديني   الفوارق مع احترام  

: يرى شحرور أن قاعدة »عدم جواز الاجتهاد مقابل النص« قاعدة خاطئة  التفسير بالرأي   ( 5- 2

 
 . 4٣2صالمصدر نفسه:  . 1

 . 41٣: ص أمّ الکتاب وتفصيلها . 2
 . 154، 98: صدراسات إسلامية معاصرة؛ الدولة والمجتمع. ٣
 .191: صالسنة الرسولية والسنّة النبویة. 4
 .417: ص أمّ الکتاب وتفصيلها . 5
 . 418ص  المصدر نفسه:. 6



 99       .........................................................................................      المجتمع الديمقراطي الديني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

. وبناءً علی ذلك، قام بالاجتهاد في 1الاجتهاد مقابل النص ليس فقط جائزاً بل ضروریاً   ویرى أن تماماً،  
 الآيات المتعلقة بالحدود والزواج والطلاق وغيرها من الأحكام الفقهية، وقدّم أحياناً حکماً مخالفاً للنص. 

بما في ذلك  اتباع هذا المنهج جعل شحرور يفرض رأيه الشخصي علی القرآن في قضايا متعددة،  
مسألة الحكم الديني، ویدخل في دائرة التفسير بالرأي والاجتهاد مقابل النص. من أبرز أمثلة ذلك،  

»نساء« في الآية: المرأة، يعتقد أن لفظ  للِنَّاسِ حُبُّ  ﴿  أنه دون سبب مشروع، دفاعاً عن مكانة  زُیِّنَ 
هَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ   . 4لا تعني النساء بالمعنى الحرفي، ٣﴾لکَُمْ  ثٌ نسِاؤُكُمْ حَرْ ﴿ والآية:، 2﴾ الشَّ

اتباع هذا الأسلوب في فهم واستنباط الأحكام والتعليمات الدينية دفعه إلى الوقوف في مواجهة  إن  
النبي لفهم  معادلًا  المعاصر  الإنسان  ورأي  رأيه  واعتبار  التقليدي،  والفقه  الدين  مثل  رجال   ،

 .5مسلم متقي هو روحاني«العشماوي الذي كان يرى أن »كل  
الليبرالي   ( 5- 3 المنهج  مع  وتفسيره  التماهي  الغربي  الليبرالي  بالمنهج  شحرور  تأثر  كان  لقد   :

يُقيد بالشریعة   لمفهوم الحریة عاملاً في توجهه نحو منهج عرفي من الدين. فهو يرى أن أي مجتمع 
ت تدخلات الشریعة،  مریضاً أکثر، وكلما قلّ دّ حریة البشر وأفق اختياراتهم، يكون یح وقيودها، و 

 . 6كان المجتمع أکثر صحة وعافية 
هذا الرأي يذکّر بالليبرالية الغربية، ویعزز تصور تأثر شحرور بالمنهج الإنساني. فهو یسع لأن 
أن   يعتقد  وبناءً عليه،  الشریعة.  قوانین  أو خطأ  لصحة  ومعياراً  المعاصر محوراً  الإنسان  فهم  يكون 

 سان يمكن أن يمتلك فهمًا مختلفًا للحدود والقيود الشرعية وفق فهمه وظروف زمانه.الإن
ونظراً لفهمه الواسع للحریة، يجعل دائرة فهم الإنسان للحدود الإلهية واسعة إلى حد یسمح لكّ  
فرد بأن يمتلك فهمه الخاص للأحكام الإلهية. وبحسب منطق "الفزي"، يعتقد أن الأوامر الإلهية في  

لکتاب والسنة تحدد للإنسان حدين: حد أدنى يمثل أقل ما يتطلبه الشرع، وحد أعلی يمثل أقصی ما  ا
 .7یستلزمه الشرع، ولا يقُبل أقل من الحد الأدنى أو أکثر من الحد الأعلی

باتباع هذا المنهج، أتاح شحرور للإنسان المعاصر حریة واسعة في اختيار أي فهم بین الحد  

 
 . 421ص  المصدر نفسه:. 1
 . 14. آل عمران: 2

 . 22٣. البقرة: ٣

 . 595: صالکتاب والقرآن. 4
 . 26٣: ص المعاصرة والحملة علی الإسلامالتيارات الفکریة ؛ 64: صاسلام گرایی يا اسلام )الإسلامویة أم الإسلام؟(. 5
 . 65: صدراسات إسلامية معاصرة؛ نحو أصول جديدة للفقه الإسلامي. 6
 . 457، 456: صالکتاب والقرآن. 7



100     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

المذکور في القرآن، مع غياب تحديد واضح لمعايير الحد الأدنى والأقصی للأحكام.  الأدنى والأقصی  
هذه السعة والانفتاح في فهم الإنسان تنبع من اهتمامه المفرط بالحریة، فهو يرى أن الحریة هي  

 الأساس في أي مجتمع، قائلاً:  
واحد، أو العکس جميع  سلمین ولم یوجد فيه حتى ملحد  من المإذا رأیتم مجتمعاً جميع أفراده  

أفراده ملحدون ولم یوجد فيه مسلم واحد، فاعلموا أن هذا مجتمع مستبد، أجبر أفراده علی قبول  
 .1أو إنکار الإسلام 

کما أن اهتمامه بالحریة والعلم التجریبي دفعه للاعتقاد بأن الإنسان یستطيع التفکير بحریة ما  
التجریبية. لذلك، صرح بأن العلم والحریة مرتبطان دائماً  دام فهمه لا يتعارض مع القوانین العلمية و

. ویرى أن الحریة  2ولا ينفصلان، وأن الدولة العربية الإسلامية تأسست أساساً علی هذين الأساسین
  . ٣أساس حياة الإنسان، وأن الإنسان یستطيع بدون إذن أي فرد آخر أن يتراجع عن رأيه ویغيّره بسهولة 

 عدة مناسبات لتقديم فهم مختلف، وأحياناً ناقص، للتعاليم الدينية. وهذا ما دفعه في 
  

 
 . ٣80: صدراسات إسلامية معاصرة؛ الإسلام والإيمان. 1
 . 142ص:  دراسات إسلامية معاصرة؛ الدولة والمجتمع. 2
 . 142ص  المصدر نفسه:. ٣



 101       ......................................................................................      المجتمع الديمقراطي الديني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 نتيجة البحث 
وفقاً لما تمّ في هذا البحث، يمكن القول إن موقف محمد شحرور تجاه الديمقراطية الدينية ليس  

 سبب ذلك هو ما يلي:وموقفاً مبرراً أو قابلًا للدفاع.  
،  ة سنة الرسوليال. أساس رؤیة شحرور في نفي الديمقراطية الدينية، أي ازدواجية السنة النبویة و1

إلى مستوى    جتهاد النبينزل با م، ولا يتوافق مع مقام النبوة، لأنه  يتعارض مع آيات القرآن الکری
 اجتهاد البشر الآخرین. 

الديني الذي  2 الدينية والحكم  الديمقراطية  تؤکد  آيات  الکریم علی  القرآن  العثور في  . يمكن 
 يكون للشعب فيه دور فاعل ومؤثر.

الإ ٣ المبادئ  إلى  المستند  الديني  الديمقراطي  النظام  والالتزام  . في  والکفاءة  تعُد التقوى  سلامية، 
  وعد والاستحقاق أولى الأولویات، وبعدها رأي الناس، بينما شحرور قد قدم رأي الناس علی كل ذلك 

 أحداث السقيفة، التي تم فيها تجاهل المبادئ الإسلامية، نموذجاً حياً للحكم الإسلامي. 
ه في إيران بأنه نوع من الديكتاتوریة، مع  . وصف شحرور الحكم القائم علی فکرة ولاية الفقي4

أنه لم يكن مطلعاً بما يكفي علی دور الأمة ومشارکتها في الحكم الإسلامي في إيران وفق الدستور،  
 وتجاهل القدرات الموجودة في نظریة ولاية الفقيه والدستور. 

اسم "الحكم  شحرور بعض التصویرات للحكم، التي استخُدمت عبر التاریخ الإسلامي ب  عد.  5
الديني" لاستغلال الدين أداةً سياسية، حکماً دينياً، وبدلًا من نقدها وتقديم تصور للحكم الديني قائم  

 علی المعايير الحقيقية للدين، نف الطابع الديني للحكم تماماً.
 بنفي الديمقراطية الدينية، ليس مقبولًا.   - کأحد المفکرین المعاصرین - تظُهر هذه النقاط أن ادعاء شحرور  

  



102     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 مصادر البحث 
 قرآن کریم 

 م(، علل الشرائع، قم. 1966ابن بابویه، محمد بن علي ) .1
 بيروت،.  ،لبنان، م(، مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة الرسالة1995ه.ق/ 1416ابن حنبل، أحمد بن محمد ) .2
،  ٣ط ریاض،  ال   السعودية،   ، ن العظيم، مکتبة نزار مصطف الباز ابن أبي حاتم، عبدالرحمن بن محمد، تفسير القرآ  .3

 م(. 1998ه.ق )   1419
 م(، مردم سالاری دينى، قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی. 1٣84/2005پورفرد، مسعود ) .4
 سراء. إ م(، تسنيم، تحقيق حسن واعظي محمدي، قم، انتشارات 1٣94/2015جوادي آملى، عبدالله ) .5
م(، شواهد التنزیل لقواعد التفضيل، وزارة الثقافة و الإرشاد الإسلامي،  1990ه.ق/  1411بن عبدالله )حسكانى، عبيدالله   .6

 طهران.  ،يرانإ ،مؤسسة الطبع والنشر
 قاهره. ال ، مصر ،م(، موسوعة القرآن العظيم، مکتبة مدبولي2004حفني، عبدالمنعم ) .7
م(، گونه شناسی مردم سالاری دينى، في: مردم سالاری دينى؛ گفتار  1٣92/201٣)رهدار، أحمد وسيد محمد رضا مرندي  .8

 معارف وپژوهشگاه فرهنگ واندیشه.  و گفتگو در مردم سالاری دينى، بتحریر أحمد رهدار، طهران: دفتر نشر
 سبحاني، جعفر، منشور جاوید، انتشارات توحيد، )د/ت(.  .9

العبادة، مؤسسة الأعلم  1988ه.ق/  1408)سلطان علي شاه، سلطان محمد بن حيدر   .10 السعادة في مقامات  بيان  م(، 
 . 2ط بيروت،  ،لبنان ،للمطبوعات

 لبنان، دار الساقي. ، ، بيروتةللحاکميّ  ة؛ قراءه معاصر ةم(، الدين والسلط 2014شحرور، محمد ) .11
 . لبنان، دار الساقي ،، بيروتةالنبوی  ةوالسنّ  ة الرسولي  ةم(، السن 2012شحرور، محمد ) .12
 دمشق، الأهالي للطباعة والنشر والتوزیع.  ،م(، الکتاب والقرآن، سوریا 1990شحرور، محمد ) .13
14. ( محمد  قراء2015شحرور،  وتفصيلها؛  الکتاب  أمّ  والمعصومین،   ةنسانيّ الإ  ةللحاکميّ   ة معاصرة  م(،  الفقهاء  تهافت 

 لبنان: دار الساقي.   ،بيروت
 القيم، الأهالي للطباعة والنشر والتوزیع.   ة يمان؛ منظوم سلام والإ ؛ الإ ة معاصر   ة سلامي إ م(، دراسات  1996شحرور، محمد )  .15
 والمجتمع، الأهالي للطباعة والنشر والتوزیع.  ة ؛ الدولةمعاصر   ةسلامي إشحرور، محمد )د/ت(، دراسات  .16
17. ( دراسات  2000شحرور، محمد  الإ  ةصول جديدأ؛ نحو  ةمعاصر  ةسلامي إم(،  المرأة، سوریا سلاميللفقه  فقه  دمشق،   ،؛ 

 الأهالي للطباعة والنشر والتوزیع. 
 قم: سلسال. ، م(، حکومت مردم سالاری دينى1٣80/2001شفاعي، حسین ) .18
 سلام، بيروت: دار قتيبة للطباعة والنشر والتوزیع. علی الإ   ة والحمل   ة المعاصر   ة م(، التيارات الفکری 2008شيخاني، محمد )  .19
 ترجمة أمير رضائ، طهران، قصيده سرا.   ، يا اسلامم(، اسلام گرایی1٣82/200٣العشماوي، محمد سعيد ) .20
 م(، اندیشه سياسی در اسلام معاصر ، طهران، انتشارات أميرکبير. 1٣94/2015عنايت، حميد ) .21
22. ( العربي1999ه.ق/  1420فخر رازي، محمد بن عمر  التراث  دار إحياء  الغيب(،  الکبير )مفاتيح    ،لبنان  ،م(، التفسير 

 . ٣ط بيروت، 
در:  م(، ولايت فقيه و مردم سالاری دينى  201٣/ 1٣92محمد رضا و منصور ميراحمدي و محمد ابراهيم )مرندي، سيد   .23

و   معارف  نشر  دفتر  طهران:  رهدار،  أحمد  بتحریر  دينى،  سالاری  مردم  در  گفتگو  و  گفتار  دينى؛  سالاری  مردم 
 پژوهشگاه فرهنگ واندیشه. 



 103       ......................................................................................      المجتمع الديمقراطي الديني في فکر محمد شحرور؛ تحليل نقدي 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 انتشارات صدرا.  م(، مجموعه آثار، طهران،2015/ 1٣94مطهري، مرتضى ) .24
 طهران: مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني.   ،م(، صحيفه امام خميني1٣78/1999موسوي خميني، روح الله ) .25
26. ( بن محمد  الأعرج، حسن  العلمية،  1995ه.ق/  1416نظام  الکتب  دار  الفرقان،  القرآن ورغائب  تفسير غرائب  م(، 

 .بيروت ،لبنان ، منشورات محمد علي بيضون
اسلامی1٣8٣/2004)  ة فاطم  نقره، .27 اندیشه وران  ديدگاه  از  دموکراسی غربی  و  دينى  از    ،م(، مردم سالاری  في: جمعي 

 نویسندگان، تبيین مردم سالاری دينى، قم: مؤسسه آموزشی پژوهش امام خميني. 
ؤسسه آموزشی  م(، مقایسه مبانى مردم سالاری دينى و دموکراسی ليبرالى، قم: م1٣84/2005وحيدي منش، حمزه علي ) .28

 پژوهش امام خميني. 
 

 
 



 

 
 
 


