
 

الخصائص الثقافية والحضاریة للدیمقراطية الدینية، مع الترکيز علی 
 المهدوي المجتمع المثالي  

  1قنبر علي صمدي 

 خلاصة البحث  
مكانة ودور الشعب في تأسيس الحکومة وکيفية إدارة المجتمع من الموضوعات    حول يعُدّ البحث  

المهمّة التي واجهت تحدّيات جدّية منذ الماضي وحتی اليوم. وتكمن أهمية تناول هذا الموضوع في أنّ 
مسألة الديمقراطية ورأي الأغلبية تعُدّ اليوم من أهم مؤشّرات شرعية النظام السياس في الخطابات 

عاصرة. وفي مثل هذه الظروف، يعُدّ طرح نظام قائم علی الديمقراطية الدينية فکرة جديدة وفعّالة، إذ  الم
.  سواء كانت استبدادية أو وراثية أو ديمقراطية بتحدٍّ واضح يواجه هذا النظام أنماط الحكم السائدة

ویظهر التجلّي الكامل  .  الشعب  الشرعية الإلهية ورأي:  إنّ الديمقراطية الدينية تقوم علی رکنین أساسيین
: وحدة الثقافة الدينية، والرضا خصائصهللديمقراطية الدينية في المجتمع المهدوي المثالي، الذي من أبرز  

  الوصفي،   –وفي هذه المقالة، وبالاعتماد علی المنهج التحليلي    العام، والعدالة، وتعزیز العقلانية العامة.
  الرشيد،   الحكُم  مؤشرات  تناول  تمّ   کما   الدينية،  الديمقراطية  نظام  في  الشعب  مكانة  توضيح  تمّ 

 المثالي. المهدوي  للمجتمع  والحضاریة الثقافية الخصائص من بالاستلهام

 الديمقراطية الدينية، الديمقراطية، الثقافة، الحضارة، العقلانية، المهدویة، المجتمع المثالي. :  الكلمات الرئيسة 

 
 
 

  

 
 Samadi313@gmail.com. باحث مشارك في مرکز المصطف الدولي للبحوث. 1



132     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 مقدمة 
  تحت   الغربية  المجتمعات  في  أولاً   بدأت  قد   كانت  وإن   الشعب،  إرادة  وسيادة  الديمقراطية  فکرة

  يتوسّع   أخذ   الفوارق،   بعض   وجود   مع   وانتشارها،   مداها   أن   إلا   الأکثریة،   وحكم   الديمقراطية   شعار
   تعُدّ   اليوم  الديمقراطية  باتت  حتی  ،عالمياا   ليغدو   بسرعة

ً
 النموذج  هذا  لهيمنة  نتيجةً   ومقدّسًا،  مقبولًا   مبدأ

  هذا   علی  بناءً   السياس  النظام  ومكانة  شرعية   مدى   ویقُاس  العام،  الرأي  علی  الغربي   السياس  الفکر  من
  والشعبي،  المطلوب   السياس  النظام  من  جديد   نموذج  عن   تعبّر   فهي  الدينية،   الديمقراطية  أما   .المؤشر 

  حديث   نموذج  وهو  ،الإسلامية  المجتمعات  في  الغربية  للديمقراطية  مناسبًا   بديلًا   یشكّ  أن  يمكن
  تحديد   في  ومشارکتهم  المجتمع،  شرائح  مختلف  حقوق  وضمان  الدينية،  القيم  علی  الحفاظ  إلى  یسع

 . الدينية المدنية  من المستمدة  والقواعد المبادئ أساس علی مصيرهم،
  في   نشأ  العالم،  السياس  الخطاب  في  جديدًا   مصطلحًا   الدينية   الديمقراطية   تعُدّ   الزاویة،  هذه  ومن

  صيانة  إلى   ویهدف   ، البيت   أهل  من   والأئمة  النبي  بتعاليم   متأثرًّا   للإسلام،   السياسية  المبادئ  سياق
  الحكم،  في   الاستبدادية  النماذج  اجتناب   مع   المجتمع،   شؤون  وإدارة  السياسة   مجال  في   الناس  حقوق

  والأنظمة   العلمانية  الغربية  النماذج  عن  الإسلامي  النظام  يتميز  وبذلك  الدينية،  والقيم  المبادئ  واحترام
  رکنین   علی  يقوم  جديد  منهج  اعتماد  الإسلامية  الحکومة  في  جرى   فقد  المنطلق،  هذا  ومن  .الاستبدادية

 . الشعب وإرادة ورأي   الإلهية الشرعية :أساسيین
  الدينية   التعاليم   اهتمت   وقد   الدين،   من   منبثقاً   وحضاریًا   ثقافيًا   طابعًا   تحمل   الدينية   الديمقراطية إن  

 أن  کما   ، " الطيبة   الحياة"   تأسيس   في  المؤثرة   والمقومات  والعناصر   والإمكانات،   الاحتياجات،   بجميع 
 والسياسة،  والثقافة،   العلم،   ميادين   في   تناولها   تم   قد   الدينية   للديمقراطية   والحضاریة   الثقافية   المؤشرات 

  في   يتجلّى   التصور   لهذا   والشامل   الكامل  النموذج   كان   وإن   . وغيرها   والإدارة،   والاتصالات،   والاقتصاد، 
 للديمقراطية  إلهام   مصدر   يكون   أن  يمكن   المثالي   النموذج   هذا   أنّ   إلا   الظهور،   عصر   في   المهدوي   المجتمع 

 في  وردت   قد   المثالي   النموذج   لهذا   العامة   والمؤشرات   الخصائص   فإن   ولذلك، .  المعاصر   الإسلامي   المجتمع   في 
  الأمة   نظر   وتوجيه   المسلمین،   نفوس   في   حيّة   العليا   المثل   إلى   التطلّع   فکرة   إبقاء   أجل   من   والروايات،   الآيات 

  والثقافية،   والاجتماعية،   العقائدية،   أبعاده   في   التوجه،   لهذا   ویمكن   . البعيدة   الأهداف   نحو   الإسلامية 
 والحضاري   الثقافي   والرقيّ   والروحي،   المادي   للازدهار   الأرضية   يوفرّ   أن   وغيرها،   والاقتصادية،   والسياسية، 

  وترسيخ  الإسلامية،  الحياة  بنمط  المسلمین اهتمام  المثالي،  بالمجتمع  الاقتداء  ویستلزم  . الإسلامي  للمجتمع 
  للحضارة   بنّاءً   يكون   لا   الإسلامي   الفکر   لأن   المجتمع؛   في   الدينية   التعاليم   إلى   المستندة   السلوکية   النماذج 
 .الناس   حياة   في   ومظاهره   آثاره   وتجلت   البشري،   السلوك   في   سائدة   ثقافة   إلى   تحوّل   إذا   إلا   للتغيير   ومحدثاً 



 133       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 للبحث  المفهومية  الأسس  (1

 الثقافة ( 1 -1

  والمعرفة،   والتربية،   التعليم  وتعني   اللاتينية،   الأدبيات  في   Cultureكلمة  عادلتُ   «ثقافة»  كلمة
 والمعايير  والقيم  المعتقدات  من  مجموعة   علی  »الثقافة«  تطُلق  الاصطلاح،  فيو.  الحياة  ونمط  والأدب،
  هذا   ووفق.  1آخر   إلى  جيل  من  وتوارثها   السنین،  مرّ   علی الإنسان  إليها   توصّل  التي  والتکنولوجيا   والرموز 

  وهي   والرموز،  والمعايير  والقيم  المعتقدات   في  يتمثل:  المعنوي   الُبعد.  1:  بعُدين  للثقافة  فإن  التعریف،
  الملموس   الجانب  ویُعدّ   والتقنيات،  التکنولوجيا   أنواع  یشمل :المادي  الُبعد.  2  .مادية  وغير  ذهنية  أمور 

 . الثقافة من والمادي

 والأخلاق   والقوانین   والفنون   والعقائد   العلوم   من   مجموعة   إنها :  الثقافة  تعریف   في   بعضهم   قال   وقد 
  الثقافة  أن   إلى   آخرون   وذهب   . 2اجتماعيًا   أو   فرديًا   الإنسان   يكتسبها   التي   والمهارات   والعادات   والآداب 

  في   الإنسانية   التجربة   نِتاج   وسائر   والعادات   والقوانین   والأخلاق   والفنون   والعقائد   المعارف   مجموع   هي 
  والمعارف  العليا   والمثل   والقيم   والفضائل   المعتقدات   من   مجموعة   الثقافة   ثالث   فریق   عد   کما   . ٣المجتمع
 . 4أمة  لأي   الاجتماعية   الحياة   في   التحوّل   وتحدث   الهویة   تمنح   التي   والعادات،   والآداب   والتقنيات   والفنون 

  ولذلك، .  ومواقفهم   الاجتماعية   الأفراد   رؤى   علی   المهيمنة   الذهنية   البنية   عن   تعبّر   الثقافة   الحقيقة،   في 
  مظاهر   من   يظهر   ما   وكل   وسلوکياته،   وقراراته،   الإنسان،   حياة   أبعاد   جميع   في   يؤثرّ   حاسمًا   عنصًرا   الثقافة   تعُد 

  والإدارة،  والاقتصاد،  الحكم،  ونظام  التعامل،   وأساليب  وأدب،  وأخلاق،  لغة،  من   العالم،  في  الإنسان  وجود 
  رؤیته   تُجسّد   والتي   للإنسان،   والفکریة   الذهنية   والبنية   الثقافة   عنصر   من   نابعة   جميعها   ذلك،   وغير 

شير   ما   وهذا   . والحضاریة   الاجتماعية 
ُ
ٰ   يَعْمَلُ   كُلل ﴿   : الکریمة   الآية   في   إليه   أ   يعمل   إنسان   كل :  أي   ، 5﴾ شَاكِلتَهِِ   عَلیَ

  من   منظومة   وانتشار   شيوع   عن   تعبّر   »الثقافة«   فإن   وعليه،   . تفکيره   ونمط   الذهنية   بنُيته   وفق   ویسَلك 
  وسائر  والصناعات،  والفنون،  والقوانین،  والآداب،  والأخلاق،  والميول،  والسلوکيات،  والطقوس،  المعتقدات، 

 . المجتمع   في   خاصًا   حياة   نمط   وتنُتج   محدّدة،   ومعايير   قيم   ترسيخ   إلى   تؤدي   بحيث   الإنسانية،   والخبرات   المعارف 

 
 .17. جهاني شدن و فرهنگ مهدوي )العولمة وثقافة المهدي(: ص1
 . 4- ٣. فرهنگ شناسی )علم الثقافة(: ص 2
 . 22. تاریخ تمدن و فرهنگ اسلامی )تاریخ الحضارة والثقافة الإسلامية(: ص ٣

مولد: در باب فرهنگ و متعلقات آن )الغزو الثقافي، الثقافة المولدة: في موضوع الثقافة وما  . فرهنگ مهاجم، فرهنگ  4
 . 17٣يتعلق بها(: ص

 . 84. الإسراء: 5



134     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 الحضارة ( 1 -2

  في   السكن  بمعنى  وتسُتخدم  ،1" بدََوَ "لـ  مقابلة  وهي  ،"حَضَرَ "  الجذر  من   مأخوذة  هي  "حضارة"  كلمة
  ویعني    (Civilization)  هو"  الحضارة"  لكلمة  المعادل  فإن  اللاتينية،  اللغة  في  أما .  المعمورة  والمناطق  المدن

  الحالة  من   الخروج  علی  وتدل   المواطن،  منزلة  إلى  تشير  (Civitas)  أو  (Civic)  وكلمة .  2والمواطَنة   المدينة
  في   تتمثلّ  اللغات،  مختلف   في"  التمدّن"  مفاهيم  بین   المشترکة  السمة  فإن  وعليه،.  لوحشيةا  أو   البدائية

  إلى   وصولًا   القَبلي،   والتصلّب   البداوة   من   والخروج   المدنية،   الحياة   بآداب  والتخلقّ  التحضّر،   خصائص
 . والتقدم الراحة سبل  لتوفير المواطنین مع والتعاون الانسجام

"  التحضر"  مصطلح  یسُتخدم  الاجتماعية،   العلوم   في  والمتخصصین   الاجتماع  علماء  اصطلاح  في
  المادي   الرقيّ   أجل  من  الاجتماعي  النظام  وترتيب  المدنية،   الحياة  وتنظيم  العقلانية،  نحو   الميل  إلى  للإشارة

 .٣الإنسان لحياة والروحي
  من   والمدنية   الحضارة  إلى  البداوة  مرحلة   من   المجتمع   انتقال  بمعنى"  التحضر"  خلدون   ابن   عد   وقد 

  ورغبته  الإنسان  طبيعة  عن  ناتج  التحضر  فإن  نظره،  وجهة  ومن  الحياة،  في  والازدهار  الإعمار  تحقيق  أجل
 ، الجغرافيا   الفن،  المعرفة،   الصناعة،   العمل،  الثروة،   السكان،:  مقوّماته  وتشمل  المدنية،  في  الفطریة

 .4والعصبية   الدين، التحضّر،

 نتاجًا  وعدّوه مستویاتها، وأوسع الثقافية، الهویات أنواع أسمى" التحضر" الباحثین بعض عد وقد
 التي   والنجاحات  الإنجازات  من  مجموعة   أنه  آخرون  ورأى   .5الاجتماعي  النظام  وقبول  الثقافي  للرقيّ 

  في   والسياسية  الاجتماعية  المؤسسات  وظهور   والفني،   العلم  والتقدّم  التطور   إلى  وتؤدي  ما،  أمة  حقّقتها 
  والمهارات،   والفنون،  المعارف،  من  مجموعة  من  يتکوّن"  التحضر"  أن  ثالث  فریق  رأى  بينما   .المجتمع

  الجماعية،   والأنشطة  والاختراعات  الابتكارات  ظل   في  نشأت   اجتماعية  ومؤسسات  والعادات،  والآداب،
 .6وانتشرت  وتطوّرت 

  مختلف   علی  للدلالة  (Civilization)  مصطلح  استخدموا   فقد  الغرب،  في   الحضارة  باحثو  أما 

 
 . ۱۳۰؛ أساس البلاغة، ص286، ص 6؛ تاج العروس، ج 76، ص2؛ معجم مقاييس اللغة، ج101، ص٣. کتاب العین: ج 1
 . 89، ص 1فارس: ج-. قاموس إنجليزي2

ي سياس پيامر )متطلبات وضروریات تحقيق الحضارة  ات و بایسته هاي تحقق تمدن نوین اسلامي بر مبناي سيره . الزام ٣
 . 104(: صالإسلامية الجديدة بناءً علی السيرة السياسية للنبي

 . ۷۳، ص 1. مقدمة ابن خلدون: ج4

 . ٣2-٣1، ص 1لامية والإيرانية(: ج. پویایی فرهنگ و تمدّن اسلام و ايران )ديناميکية الثقافة والحضارة الإس 5

 . 50و 49ی فرهنگ شناسی )أسس علم الثقافة(: ص . زمينه6



 135       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

  الأمریكي  والفيلسوف  المؤرخ  ديورانت،  ویل  عرّف   وقد  .البشریة  الحياة  مظاهر  في  التقدّم  أشكال
  لوكاس،   هنري   أما   .1الثقافي  للإبداع  الفرصة  وإتاحة  الاجتماعي  النظام  تجلّي   ا بأنه"  الحضارة"  الشهير،
 الأحداث   جميع  تشمل  متشابكة  ظاهرة"  الحضارة"  عد  فقد  الحضارة،  مجال  في  الأمریكي   الباحث

   .2والأدبية  الفنية وحتی والسياسية،  والاقتصادية،  الاجتماعية،
  والثقافية،   الفکریة،  العوامل  من   مجموعة  تفاعل  ثمرة  هي "  الحضارة"  أن  يتضح   سبق،  ما   علی  وبناءً 
  اعتبار   يمكن  ولهذا  .أخرى   مجتمعات  إلى  والتمدد  للتکرار  قابلية  ا وله  ما،  مجتمع   لأفراد  والسلوکية

  المنظّمة،   المدنية  والإدارة  والقانون،  الثقافة،  علی  القائم  والروحية،  المادية  التنمية  من  خاصًا   نمطًا   الحضارة
  والأخلاق،   والدين،  العلم،  مجالات  في  مظاهره  وتظهر  والمنهجي،  الجماعي  الجهد  خلال  من  ينشأ  والذي

 . به  المتصلة المجتمعات في  والتوسّع للانتقال وقابل  وغيرها،  والتقنية،

 الأساسية  الركائز  من  تعُد  الرشيد،   والحكم  القانون،  واحترام  بالقيم،  الالتزام  فإن  هنا،  ومن
  الحياة   شؤون  وتنظيم  المنظّم،   والتفاعل  والتعاون،  الانسجام،  التوجه،  هذا   ویستلزم  .الحضارة  لتشکيل

  الحياة   علی  بالقدرة  والتحلّي   الاستعداد  من  الأمة  أفراد  يمُكّن  ما   والاجتماعي،  السياس  والنظامین
  الحضارة   إلى  الوصول  فإن  وعليه،  .الحياة  نِعَم  من   المثلى  للاستفادة  الطریق  ویُمهّد  والمنضبطة،  المسؤولة
 . للبشریة المشترکة  الطموحات من يعُدّ  الحياة مجالات مختلف في والتقدّم

 بین الثقافة والحضارة  المعنویةالقرابة (  1 -3
النقطة المهمة في فهم مفهومي "الثقافة" و"الحضارة" هي القرابة المعنویة بین هذين المصطلحین،  

الم إلى  یشير  فكلاهما  وعميقة.  وثيقة  علاقة  بينهما  تربط  تطور  حيث  وإلى  والمعنویة،  المادية  نجزات 
المجتمعات البشریة ونموها عبر الزمن. وتعُدّ كل من الثقافة والحضارة نتاجاً لمجموعة من المتغيرات،  

عدّ التحديث،  يمثل الدين، والقومية، والعلاقات الاجتماعية، ولديهما آثار ووظائف مشترکة، بحيث  
القان وسيادة  الهویة،  وبناء  البنى  والتقدم،  وترسيخ  وأسلوبها،  الحياة  طریق  ورسم  الوعي،  وزیادة  ون، 

 الاجتماعية من أبرز هذه الآثار المشترکة.
المفهومي لكّ   بينها الاختلاف في الجوهر  الثقافة والحضارة، ومن  ذلك، توجد فروقات بین  ومع 

مجالات في  الإنساني  والإبداع  للفکر  الروحي  بالجانب  ترتبط  فـ"الثقافة"  والأخلاق،    منهما؛  الدين، 
ن "الحضارة" ترتبط أکثر بالجانب المادي للموضوع، وبنتائج الإبداعات  إوالعادات، والفنون، في حین  

 
 . ۳، ص۱تاریخ الحضارة )ديورانت(: ج  .1

 . ۱۶ـ  ۷، ص ۱)لوكاس(: جتاریخ تمدن )تاریخ الحضارة(   .2



136     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

البشریة في مجالات العلوم التجریبية والتکنولوجيا. لذلك، فمع أن الثقافة والحضارة لهما وظائف وآثار  
 للمسألة.  لماديوا المعنوي د متشابهة، إلا أن الفرق الجوهري بينهما يعود إلى البع 

النظرة السائدة في هذا المجال ترى أن الثقافة هي تلك المعارف والمعتقدات والعادات والقوانین  إن  
الناس، في حین   وسلوك  والمعنویة  الروحية  الحياة  توجه  التي  والمعايير  تشير في  إوالأنظمة  الحضارة  ن 

غير الإنسان.  لحياة  المادية  المظاهر  إلى  الثقافة  الغالب  مجالي  بین  الفصل  يعني  لا  التمايز  هذا  أن   
فالثقافة   والحضارة، بل يجب الانتباه إلى قرابتهما المعنویة، وتأثر مظاهر الحضارة بعناصر بناء الثقافة.

هي أساس الحضارة والتقدم في المجتمع، غير أن سموّ الثقافة ينبع من القيم الروحية. ویرى البعض،  
  :مطهري مثل الشهيد 

لا یقُبل القول والحياة،    مجالاتأن الإنسان من دون ثقافة أخلاقية وروحية لن ینجح في سائر  
بأن الحضارة والثقافة البشریة تنقسم إلى نصف مادي ونصف إنساني، بحيث تنُسب الحضارة  

تي لا تنشأ  إلى الاختراعات، أما الثقافة وما یرتبط بالمعنویات كالأخلاق والتعاليم الاجتماعية، ال 
عن الاختراعات، فلا أثر لها في قيام الحضارة؛ لأن المجتمع المنحط أخلاقيًا وثقافيًا لا یمکنه أبدًا  

 .1أن ینجح في المجالات الأخرى أیضًا. إذًا، فللجوانب المعنویة أثر بالغ في الحضارة الإنسانية

 الحضارة البشریة:  ویضيف حول التأثيرات العظيمة للعوامل الروحية في ازدهار وخلق 
من مرحلة البداوة إلى أرقى درجات الحضارة الإنسانية بعد أن تتلقى    أمةمن الممکن أن تقفز  

أیدیولوجية وإیماناً واضحاً وبارتقاء مستوى الوعي الدیني والاجتماعي، وإن نهضة صدر الإسلام  
 . 2هي خير دليل علی ذلك 

الجوانب الثقافية والروحية لهذه النهضة الحضاریة في  ویمكن ملاحظة الذروة القصوى لتأثير  
 . حضارة عصر الظهور المثالية
الوجه المعنوي للحضارة، والحضارة الغلاف والمظهر العيني    عدّ بناءً علی ما سبق، يجب   الثقافة 

قافة علاقة بین البنية التحتية والفوقية؛ أي أن الثهي  للثقافة. ومن هذا المنطلق، فإن العلاقة بينهما  
التي تتسم بالتراکمية والكم، وتقوم   نشأت مع وجود الإنسان ولها من العمر ما للبشریة، بينما الحضارة 

الاختلافات   ورغم  التاریخ.  في  لاحقة  ظاهرة  هي  والأنظمة،  والعمران،  والصناعة،  الاختراعات،  علی 
تمع يمتلك إحداهما دون  فلا يوجد مج  ،المفهومية بین الثقافة والحضارة، إلا أنه لا يمكن فصلهما 

وتأثراً. ا،  هنومن    الأخرى، ولا يمكن ألا يؤثر أحدهما في الآخر، فهما متلازمان ومترابطان تأثيراً 

 
 . 48، ص 15ة آثار الشهيد مطهري: جوعمجم .1

 . 427، ص24المصدر نفسه: ج  .2



 137       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

الأبعاد  عد يمكن   مزدوجة  لحقيقة  مجردين  وجهین  والحضارة  نتاج    ،الثقافة  هو  الحضاري  فالبعد 
عنوي للأمة. ویسُتخدم مصطلح "الحضارة" في  المنجزات المادية للبشر، أما البعد الثقافي فهو التراث الم

 الاستعمالات الشائعة غالًبا للدلالة علی هذا المعنى المرکب. 
وعليه، فالحضارة ظاهرة إنسانية ناتجة عن تطور الإنسان التجریبي والمعيشي، أما الثقافة، فهي  

يتشكّ في سياق تاریخي    ظاهرة قومية، ووطنية، ودينية داخل المجتمع، ولكّ حضارة أفق إنساني وعالم 
خاص، ویعيش فيه أناس ينتمون إليها، وتقوم الحياة الاجتماعية لكّ أمة وقومية علی أساسها. هذا  
الهيكّ المعيشي هو الذي یحدد هویة ذلك المجتمع، بحيث لا يمكن فصل أبعاده المادية والمعنویة عن  

ان ویتصرف من خلاله یشكّ بنية موحدة  بعض. ومن ثم، فإن الثقافة والحضارة وكل ما يفکر به الإنس
وشاملة تعُرف بـ"الحياة الکونية" أو ما يصُطلح عليه اليوم بنمط الحياة. وهذه الکيفية في العيش هي  

 الحضارة. والحضارة بهذا المعنى، تشتمل علی جميع خصائص مفهوم الثقافة أيضًا.

 الدینية   الدیمقراطية( 1 -4
تسُتخدم  ، المأخوذ من اللاتينية  Democratiaکبديل للمصطلح الغربي    الديمقراطية هي ترجمة 

كلمتین:   من  يتکون  المصطلح  هذا  أخرى.  غربية  لغات  إلى  دخل  والذي  اليوناني،  الأصل  ذات 
(Demos(بمعنى "الشعب"، و )Kratos  بمعنى "الحكم"، فيکون معناه "حكم الشعب". وفي الآونة )

 یسُتخدم بمعنى الديمقراطية، وقد لاقى رواجًا واسعًا. الأخيرة، أصبح مصطلح )حكم الشعب( 
الديمقراطية الدينية تقوم علی أساس الشرعية الإلهية والقبول الشعبي. في تعریف الديمقراطية إن  

الدينية، یشُدد علی الشرعية المستمدة من الله، وعلی دور الشعب في عملية صنع القرار وإدارة المجتمع.  
ا إن  أيضًا:  قيل  الإلهية  وقد  الشرعية  علی  يرتكز  الحكم  نظام  من  نموذج  هي  الدينية  لديمقراطية 

العدالة   مبدأ  قائمًا علی  الإلهية،  القوانین  إطار  دوره ضمن  الحاكم  يمارس  حيث  الشعبي،  والقبول 
 . 1والمعنوي المادي  للتطور وخدمة الشعب وتهيئة بيئة 

الحُ  أنماط  من  نمط  الحقيقة  في  هي  الدينية  فيه  الديمقراطية  یشارك  الإسلامية،  البلدان  في  كم 
اتخاذ   في  الفردي  الاستبداد  ویتجنبون  الشریعة،  إطار  ضمن  بفاعلية  بالدين  المؤمنون  المواطنون 

العامة  المجتمع  2القرارات  وإدارة  للحكم  الشرعية  تمُنح  الدينية،  الديمقراطية  يقوم علی  نظام  وفي   .
 

سالاری دينى: مفهوم، مبانى و الگوی نظام سياسی )نظریة الديمقراطية الدينية: المفهوم، الأسس ونموذج  نظریه مردم  .1
السياس( مردم؛  ۲۰۷: صالنظام  الگوی  و  دموکراتيک مشورتی  نظم  نو،  انتقادی  النقدية  نظریه  )النظریة  دينى  سالاری 

 . ۲۰۸-۲۰۷، صيمقراطي الاستشاري ونموذج الديمقراطية الدينية(الجديدة، النظام الد 

 . ۵۳-۵۲: صمردم سالاری دينى و نظریه ولايت فقيه )الديمقراطية الدينية ونظریة ولاية الفقيه( .2



138     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

ل اختيار الحكام الصالحین، والالتزام بالقوانین الإسلامية،  السياس من قِبل الله، ویقوم الناس من خلا
بتعزیز هذه الشرعية. وفي هذا النظام، يجب أن تمُارسَ جميع الأنشطة السياسية والاجتماعية في إطار  

سس الإسلام أن يكون نافذًا. 
ُ
 الشریعة، ولا يمُكن لأي قانون يتعارض مع الوحي الإلهي وأ

 الدیمقراطية الدینية في نظام   الشعب مكانة  (2
الديمقراطية الدينية هي في الحقيقة بديل فعّال للديمقراطية العلمانية الغربية، وحلّ مناسب لإخراج  
العالم الإسلامي من العلمنة، حيث تسع إلى الجمع بین القيم الدينية والروحية وبین المعايير العرفية لتلبية  

نية بخصائص منها: الشرعية المزدوجة )الإلهية والشعبية(، سيادة  تطلعات المجتمع. وتتميز الديمقراطية الدي 
 القانون، الرقابة الشعبية علی سلوك الموظفین الحکوميین، وإدارة شؤون الدولة بناءً علی رأي الشعب. 

يهدف هذا النوع من الحكم إلى تهيئة بيئة مناسبة للنمو المادي والروحي للمجتمع، والاستجابة  
التاریخية، وإدارة تحديات الحداثة، وتمکین المواطنین المؤمنین من المشارکة النشطة  لتطلعات الشعوب  

في العمليات السياسية ضمن إطار تعاليم الشریعة، ومنع الاستبداد الفردي. فالديمقراطية الدينية لا  
الدينية  المبادئ  بین  الدمج  خلال  من  تحاول  بل  للمواطنین،  السياسية  الحقوق  لضمان  فقط    تسع 

 والمشارکة الشعبية، تأسيس نظام عادل وفعّال. 
حرّ  الإنسان  الذي خلق  فهو  وحده،  الله  إلى  بالذات  تعود  والولاية  السيادة  الإسلامي،  الفکر  في 
الإرادة والاختيار، ليکون مسؤولًا عن مصيره. وهذه الخاصية جعلت من الإنسان جديراً بمقام الخلافة  

الله   فإن  السبب،  ولهذا  الکریم عن الإلهية.  القرآن  ورد في  کما  الإنسان کأمانة.  إلى  فوّض الحكم 
یاَ دَاوُودُ  ﴿  شرعية خلافة الإنسان في الأرض وتحمله لمسؤولية الحكم من قِبل الله، مثل قوله تعالى:

... َقِّ رْضِ فَاحْکُمْ بیَْنَ النَّاسِ باِلحْ
َ
 . 1  ﴾إنَِّا جَعَلْنَاكَ خَليِفَةً فِي الْأ

قائمة علی إحداث التغيير من خلال مشارکة الشعب في النظام السياس، وأساس    الديمقراطية إن  
ن من إحداث التحولات  هذا التغيير هو دور الإنسان الفاعل في تغيير ظروف حياته، وهو ما يمُكِّ
الاجتماعية. أما التغيير الواعي والإرادي، فهو القاعدة لبقية التحولات الاجتماعية، لأن هذه التغيرات  

ُواْ مَا  ﴿  تنبع من إرادة الإنسان. ولذلك قال الله في القرآن الکریم: ُ مَا بقَِوْمٍ حَتىَّ يُغَيرِّ إنَِّ اللهَّ لاَ يُغَيرِّ
نْفُسِهِمْ 

َ
نْعَمَهَا عَلیَ قَوْمٍ حَتىَّ  ﴿  وقال أيضًا:،  2﴾ بأِ

َ
اً نِّعْمَةً أ نَّ اللهَّ لمَْ یكَُ مُغَيرِّ

َ
نفُسِهِمْ ذَلكَِ بأِ

َ
ُواْ مَا بأِ . ٣﴾ يُغَيرِّ

 
 .  26ص:  .1

 . 11الرعد:  .2

 . 5٣الأنفال:  .٣



 139       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

ووفقًا للآيات القرآنية، فإن الأنبياء والقادة الإلهيین قد كُلفّوا بدعوة الناس إلى تأييدهم واتباعهم من  
لاَ إکِْرَاهَ فِي ﴿  أجل إقامة حکومة عادلة، لا بفرض السيطرة عليهم بالقوة. کما تشير الآيات التالية:

  َ ینِ قَد تَبَینَّ مِنَ الغَِّْ الدِّ بمُِصَيْطِرٍ ﴿،  1﴾ الرُّشْدُ  لَّسْتَ عَليَْهِمْ  رٌ  نتَ مُذَکِّ
َ
أ إنَِّمَا  رْ  مَا جَعَلْنَاكَ  ﴿،  2﴾فَذَکِّ

نتَ إلِاَّ نذَِیرٌ ﴿،  ٣﴾ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا
َ
ناَْ عَلَيْکُم  ﴿،  5﴾ وَمَا عَلیَ الرَّسُولِ إلِاَّ الْبلََاغُ ﴿،  4﴾إنِْ أ

َ
.  6﴾ بوَِکيِلٍ وَمَا أ

هذه الآيات تشير إلى أهمية الإرادة، والحریة، وصون الکرامة الإنسانية، وضرورة حاکمية الشعب علی  و
 مصيره، وتظُهر أنه لا مكان للاستبداد في نظام الحكم الإسلامي. 

نة  في بيان مكا  وقد أکّدت الروايات هذا الأمر أيضاً. فعلى سبيل المثال، يقول أمير المؤمنین علي
 الناس ودورهم في الحكم الإسلامي:

هَا  يُّ
َ
رْتُمْ  النَّاسُ أ مَّ

َ
حَدٍ فيِهِ حَقٌّ إلَِاّ مَنْ أ

َ
مْرُكُمْ، لَيْسَ لِأ

َ
 .7عَنْ مَلَإٍ وَإذِْنٍ، إنَِّ هَذَا أ

لا يتناول إثبات أصل الولاية، بل يتعلقّ بتحقّقها العملي    أن هذا الكلام من أمير المؤمنین  ومع
شؤون  وتولّي  للحكم  الشرعية  لمنح  وتصویتهم  الناس  رضا  ضرورة  يؤکّد  بوضوح  أنه  إلا  والواقعي، 

، التي مثّلت نموذجًا المسلمین. وإنّ أوضح صورة للديمقراطية الدينية تتجلى في حکومة الإمام علي
 جسّدت نظامًا قائماً علی الشرعية الإلهية والقبول الاجتماعي. كاملًا للحكم الديني، و

الشرعية في معناها السياس تعُادل قانونية الحكم أو کونه مطابقًا للقانون، وهو ما يتحقّق عبر إن  
. لكن المقصود من الشرعية هنا هو بعدها الديني ومنشؤها الإلهي. ففي الفکر الديني، 8توافقات عرفية 
الولاية التکوینية  إن مصدر شر  عية الحكم هو التصديق الإلهي. أي أنه، کما أن في نظام التکوین، 

أي حق التشریع -وإدارة شؤون الوجود تعود إلى الخالق، فکذلك في مجال التشریع، فإن الولاية التشریعية  
ن الناس  هي من حق الله وحده. ولا یحق لأحد أن یحكم أو يتصرف في شؤو   - وإصدار الأوامر الحکومية 

ویشُار إلى هذا الأصل .  له بالتصرف في هذه الشؤون الإذن  هذا المقام لشخصٍ ما أو    وتفویضه إلا بإذنه،  
 في علم الكلام باسم التوحيد التشریعي، الذي يعُدّ لازمًا من لوازم التوحيد في الربوبية والخالقية. 

 
 . 256. البقره: 1

 . 22- 21غاشيه:  .2

 . 107الأنعام:  .٣

 . 2٣فاطر:  .4

 . 99ائده: الم .5

 . 108يونس:  .6

 . 8، ص ٣2بحار الأنوار: ج .7

 .105: ص بنيادهای علم سياست )أسس علم السياسة( .8



140     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

تعالى؛ أي أن الله منحه حق  كانت من الله    وباتفاق المسلمین، فإن شرعية حکومة رسول الله
حکمه علی الناس    ، كان للناس دور أساس؛ فلم يفرضالحكم. لكن في تحقق حکومة النبي

من   دعائمها  وأسّسوا  طوعًا،  النبویة  وقبلوا حکومته  وأرواحهم،  بقلوبهم  المسلمون  بايعَه  بل  بالقوة، 
 .1خلال دعمهم اللامحدود 

الشؤون الاجتماعية   إدارة  الولاية الإلهية في  أن  الشيعة  وعلی هذا الأساس، يرى کثير من علماء 
  فُوضّت ، وفي عصر الغيبة والأئمة المعصومین  النبي الأکرم والسياسية تعود مباشرةً وبالذات إلى 

وتحقيق هذه الولاية يتوقف   . 2هذه الولاية من قبل الإمام المعصوم إلى الفقهاء العادلین بالتنصيب العام
في   الشریعة  علی  القائم  الحكم  تطبيق  يتم  لكي  للحاكم،  وانتخابهم  وتصویتهم  الناس  مشارکة  علی 

، فإن التصديق الإلهي والدعم وبناء عليه   کومة الدينية لا تتحقق بدون دعم الناس. المجتمع؛ لأن الح
الشعبي هما الرکنان الأساسيان للديمقراطية الدينية، ولا شرعية لأي نظام يفتقر إلى هذين الرکنین، مثل  

 خابية المجردة.الأنظمة الأرستقراطية، أو الملکيات الوراثية، أو حكم النخبة، أو حتی الديمقراطية الانت
ولهذا، يقول سماحة آية الله العظمى السيد علي الخامنئي إن هذين الرکنین یشكلان ترجمة لمفهوم  

 "الجمهوریة الإسلامية"، حيث قال:
الدیمقراطية الدینية ليست شيئًا سوى ترجمة للجمهوریة الإسلامية. الدیمقراطية لم یکن لها 

إیران، بل هذا المفهوم  وتحققها في البلاد من خلال    تعریفهاوهذه الحقيقة تم    أصل تاریخي في 
هناك   أن  أدرکنا حينها  وقد  النموذج.  هذا  لنا  قدّمت  الإسلامية  الثورة  الإسلامية.  الجمهوریة 

 أمرین معتبرین: 
 ویتحرك، وهذا هو "الجمهور".  ویختارأولًا: أن الشعب هو من يجب أن یقرر 

ا الاختيار وهذه الحرکة يجب أن یرسمها الإسلام لنا. وكان من  ثانيًا: أن الأهداف والمثل العليا لهذ
 .3الممکن أن یکون بدل الإسلام شء آخر

تعني   الإسلامية  فالجمهوریة  دینية؛  تعني  والإسلامية  الشعب،  حکم  تعني  الجمهوریة 
یدُار ویتقدم بتوجيه    أنالدیمقراطية الدینية. والحقيقة في الدیمقراطية الدینية هي أن النظام يجب  

 
 . 12صحکومت و مشروعيت )الحكم والشرعية(،  .1
بشأن تعيین فقهاء الشيعة في هذا المنصب:    في حديث صحيح يعرف بـ "مقبولة عمر بن حنظلة"، قال الإمام الصادق  .2

هذا الحديث  .  ٣56ص،  2؛ الاحتجاج، ج 67، ص1أصول الكافي، ج...«  فَليَرضُوا بهِِ حَکَمًا فَإنِيّ قَد جَعَلتُهُ عَلَيکُم حَاکمًِا 
هتمام کثير من الفقهاء مثل: ملا أحمد نراقي في "عوائد الأيام"،  الا زمن الغيبة، وقد أولاه  في  الفقيه أهم سند نقلي لولاية    يعد
؛ الإمام الخميني في کتاب "البيع"،  ٣٣7ص ،  2؛ ميرزا محمد حسین النائني في "منية الطالب في حاشية المكاسب"، ج185ص
 ، وغيرهم. 520–459ص  ،2ج
 . م(2004يوليو   7المعلمین والطلاب في جامعات محافظة همدان بتاریخ )من كلمات في لقاء الشباب، الأساتذة،   . ٣



 141       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

إلهي وإرادة شعبية. الجمهوریة الإسلامية تعني ذلك الموضع الذي يساهم فيه التوجيه الإلهي  
 .1رادة الشعبية معًا في بناء النظام وتوجيهه والإ

ومن خلال ما تقدم، يتضح أن الديمقراطية الدينية تكتسب معناها ضمن إطار المبادئ والقيم  
الفکر   في  لأنه  الإلهي؛  الحق  هذا  یسلبهم  أن  لأحد  یحقّ  ولا  الناس،  حقوق  مراعاة  ومع  الإسلامية 

 ة للحكم، فإن رأي الناس ورضاهم معترف به ومعتبر أيضًا. التأکيد علی الشرعية الإلهي   ومع الإسلامي،  

 المجتمع المثالي المهدوي کنموذج للدیمقراطية الدینية ( 3
من الخصائص البارزة لنظریة الإسلام في باب الديمقراطية الدينية، وجود نموذج مثالي وأخلاقي  

المهدوی يتمثل في مفهوم  يتعلق بحقوق الناس الأساسية، وهو ما  إيلاء  فيما  يتم  النموذج،  ة. ففي هذا 
مكانة وحقوق ومقام الشعب الاجتماعي والسياس عناية فائقة، وتصُان کرامة الإنسان بأرقى صورها.  
الآيات  رسمت  وقد  مثالي.  نظام  نحو  الديني  المجتمع  لحرکة  العام  الاتجاه  یُحدد  النموذج  هذا  وجود 

 إليها لاحقًا في بيان خصائصه.   والروايات الملامح العامة لهذا النموذج، وسيشُار
إن الاستلهام من نموذج المهدویة في ميادين الثقافة والحضارة يتطلب من المجتمع المنتظر أن يوُلي 
أهمية للبُنى الفکریة والثقافية، وأن يعمل علی تنمية العقلانية الدينية والإيمانية. فعن طریق معرفة  

ة، وتوسيع وظائفها في المجتمع، تتبلور رؤیة ثقافية وحضاریة  الأسس المعرفية للثقافة والحضارة الديني
لترسيخ   العلم  والسعي  الدين،  إلى  تستند  أفكار  إنتاج  خلال  ومن  المهدوي.  النموذج  إلى  مستندة 
المؤشرات الخاصة بالنموذج الحضاري المهدوي، يمكن تهيئة الأرضية اللازمة لتخطيطٍ شامل وحرکة  

 لوعد، نحو تحقيق أهداف الأمة الإسلامية الحضاریة. جماعية للمجتمع المؤمن با 
الثقافة  لإحياء  يمُهّد  أن  يمكن  الظهور  عصر  مجتمع  في  والحضارة  الثقافة  برموز  الاقتداء  إن 
لمجتمع   والحضاریة  الثقافية  بالنماذج  الاهتمام  فإن  لذلك،  المنتظر.  المجتمع  في  الإسلامية  والحضارة 

في بناء النماذج وتأسيس الهياكل والأنظمة الاجتماعية للمجتمع  الظهور ضروري جدًا، بسبب دورها  
المنتظر. ذلك أن عنصر "الثقافة" و"الحضارة" في المجتمع الإسلامي لا يكون له وظيفة تمهيدية إلا إذا  
في  المجتمعي  بالاقتداء  العناية  توُلى  أن  يجب  ولهذا،  المهدویة.  والحضارة  الثقافة  حول  متمحورًا  كان 

يؤثر في الاتجاه مختلف الج والسياسية، وكل ما  والسلوکية والاجتماعية والاقتصادية  العقائدية  وانب 
 الثقافي والحضاري للمجتمع المنتظر.

 
 .2001  -11-11البيانات في الاجتماع الکبير لشعب مدينتي كاشان وآران وبيدگل بتاریخ  .1

 



142     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

أکمل نموذج للديمقراطية الدينية يمکنه تغطية جميع جوانب حقوق الناس، والذي أشارت إن  
في توجيهٍ هام أن أساس الاقتداء في    رسول اللهإليه الروايات أيضًا، هو المجتمع المهدوي. فقد بیّن  

المعصومین بالأئمة  الكامل  الاقتداء  هو  الانتظار  المهديزمن  الإمام  وخصوصًا   ،  ومواجهة  ،
 : مخالفيهم. حيث قال

هْلِ بَيْتِي وَهُوَ مُقْتَدٍ بهِِ 
َ
دْرَكَ قَائمَِ أ

َ
ِ   طُوبَ لمَِنْ أ ئ

َ
تَمُّ بهِِ وَبأِ

ْ
 إلَِى  قَبْلَ قيَِامِهِ یأَ

ُ
ةِ الهُْدَى مِنْ قَبْلهِِ وَیَبْرأَ مَّ

مَّتِي عَلَيّ 
ُ
كْرَمُ أ

َ
ولَئكَِ رُفَقَائِي وَأ

ُ
َِّ عَزَّ وجََلَّ مِنْ عَدُوِّهِمْ أ  .1الله

 قوله: ونقُل عن الإمام موسی بن جعفر
کِیَن بِحبَْلنَِا فِي غَيْبَه قَائمِِنَا   ولَئكَِ   ةالثَّابتِیَِن عَلَي مُوَالاتنَِا وَالبَْراَءَ طُوبَي لشِِيعَتنَِا المُْتَمَسِّ

ُ
عْدَائنَِا أ

َ
مِنْ أ

ئمَِّ 
َ
َِّ مَعَنَا فِي    فَطُوبَي وَرَضِينَا بهِِمْ شِيعَه    ةمِنَّا وَنَحْنُ مِنْهُمْ قدَْ رَضُوا بنَِا أ لهَُمْ ثُمَّ طُوبَي لهَُمْ وَهُمْ وَالله

 2ة. دَرجََاتنَِا یوَْمَ الْقِيَامَ 

حول  بناءً  الإسلامية  النظریة  خصائص  من  تعُد  للمهدویة  المثالية  الفکرة  فإن  ذلك،  علی   
ویرُسم من خلالها   اللازمة،  بالعناية  وکرامتهم  الناس  فيها مكانة  الدينية، حيث تحظى  الديمقراطية 

الثقافة المسار العام للمجتمع الديني نحو نظام أمثل. وتأتي أهمية الاستلهام من هذا النموذج في تطویر 
والحضارة من خلال تعزیز الفکر والعقلانية الدينية، والارتكاز علی أسس معرفية متينة، مما يمكّن  

 من تشکيل ثقافة حضاریة مهدویة في المجتمع. 
من أهم الشروط لإحياء الثقافة والحضارة الإسلامية    يعد کما أن الاقتداء برموز مجتمع الظهور  

عناية بهذه النماذج تعني السعي لبناء بنية حضاریة متكاملة للمجتمع  في عصر الانتظار. ولهذا فإن ال
والاجتماعية   الاقتصادية  والسياسات  والعقائد  بالسلوکيات  العملي  الاقتداء  خلال  من  المنتظر، 

 والسياسية المؤثرة في ذلك المجتمع. 
أفراد المجتمع  إن ضرورة الاقتداء الثقافي والحضاري بنماذج عصر الظهور مطلب عام یشمل جميع  

ومؤسساته الثقافية والسياسية. ولا شك أن مسؤولية الدولة الممهّدة کبيرة جدًا؛ لأن الدولة الممهّدة هي  
التي تتقدم نحو أهدافها المثالية من خلال إجراءات أساسية وتحولية تقرّبها من غايات الظهور، ويجب  

 النموذج المثالي لمجتمع الظهور.  أن تكون سياساتها الداخلية والخارجية منسجمة مع أهداف
یشكّ الهویة الثقافية والحضاریة للمجتمع المنتظر، وهو    إن هذا الاقتداء العملي بالإمام المهدي

علامة علی حياته الدينية. فجميع متطلبات البناء الثقافي والحضاري مضمّنة في تعاليم الدين، لأنه ينظم  
 

 . 287، ص1کمال الدين وتمام النعمة، ج .1

 . ٣61، ص 2. المصدر نفسه: ج2



 143       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 مع، ویرسم طریق الحرکة الثقافية والحضاریة. علاقة الإنسان بربه، وبإمامه، وبالمجت
من هنا، فإن المجتمع المنتظر الحقيقي هو مجتمع ديني متدين، ولا توجد أي استراتيجية أخرى  

وهکذا، فإن الدور النموذجـي للمجتمع الموعود في نظر    للاقتداء بالإمام غير العمل بالتعاليم الإلهية.
کما -وحيدية، وشموليته، ومثاليته، وعدالته. وعلی المجتمع المنتظر  ر يتجلى في رؤیته الت المجتمع المنتظِ 

أن يعمل علی تحقيق تطلعات إمامه، والمساهمة في بناء المجتمع الديني الموعود،    -أوصى رسول الله
 كي تتشكّ الأرضية اللازمة لحرکة شاملة وفق النموذج الحضاري المهدوي. 

المهدوي   بالنموذج  الاقتداء  الديني  إن ضرورة  المجتمع  رمز  هو  المهدوي  المجتمع  أن  تكمن في 
الكامل، وأن أسلوب العيش المهدوي يعني العمل بأحكام الدين؛ لأن فلسفة المهدویة هي إحياء القيم  
الإلهية في المجتمع، وتنمية الإنسان وارتقاؤه. ومن الطبيعي أن تحقيق هذا الفکر يتطلب مسيرة طویلة 

سيؤدي إلى نمو الإنسان وتكامله، وتطور   -علی أي مستوى كان-ا الطریق  وصعبة، لكن السير في هذ
 المجتمع الإسلامي ثقافيًا وحضاریًا. 

 الخصائص الثقافية والحضاریة للدیمقراطية الدینية في المجتمع المهدوي ( 4
تتمحور فکرة الديمقراطية الدينية، من حيث التجلي الاجتماعي في شكلها المثالي، حول المجتمع     

الدينية   الديمقراطية  المثالي.  والشعبي  الديني  النظام  فيه جميع مؤشرات  تتجلى  الذي  المهدوي  الموعود 
وخصائص   عناصر  علی  تحتوي  المهدوي  النموذج  علی  لحق  تعدالمبنية  الرئيسة  الأفراد  الأسس  وق 

متقدم.  وإسلامي  إنساني  نظام  في  والحضاریة  و  والمجتمع  الثقافية  الخصائص  عن  البحث  يجب 
للديمقراطية الدينية في المجتمع المهدوي من خلال وظائف الحكم المهدوي في ميادين الدين والثقافة،  

ع عصر الظهور، وتُحدث  حيث تؤدي إلى وحدة ثقافية، ورضا شعبي، ونمو العقلانية والوعي العام في مجتم
تحولات جذریة في مجالات العلم والثقافة والسياسة والاقتصاد وكل ما يؤثر في رفع مستوى الثقافة  

 فيما يلي بعض أهم الوظائف والخصائص للحكم المهدوي. ووتطور المجتمع مادياً وروحياً. 

 الوحدة الثقافية ( 4 -1
المهدوي هي الوحدة الثقافية الناجمة عن الوحدة    أبرز سمات الديمقراطية الدينية في المجتمع إن  

وثقافيًا،    ، الدينية دينيًا  الإسلام  سيادة  الذي هو عصر  الظهور،  أساس    يعد ففي عصر  »الدين«  عنصر 
ونتيجته هي تحقيق   الفردي والاجتماعي،  السلوك  المنهج يظهر في كل مناحي  الثقافة والحضارة. هذا 

توحيدي بالفضائلديني    مجتمع  تُحدد  و   .مفعم  المهدوي،  التوحيدي  الفکر  علی  المبني  المجتمع  في 



144     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

هذا المنظور نابع من طبيعة التعاليم   الأهداف العامة وقواعد السلوك الفردي والاجتماعي بإدارة الله.
الدينية الفطریة، فالثقافة الدينية قائمة علی الفطرة التوحيدية وعودة المجتمع البشري إلى أصالته، وتنمّ  

م الفطریة والنبل الروحي للإنسان الطموح. من هذا المنطلق، فإن الفکر الحضاري المهدوي، نظرًا  الهمو
 لشموليته وإنسانيته، یحمل لوناً فطریًا أکثر من کونه دينيًا صرفًا. 

الإسلام أساس الثقافة والحضارة في المجتمع المهدوي، وهو دين ذو جوهر فطري، وهذه الفطریة  إن  
َِّ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيهَْا لَا تَبدِْيلَ   ين وبقائه:هي سبب ثبات الد ينِ حَنِيفًا فطِْرَتَ الله قمِْ وجَْهَكَ للِدِّ

َ
﴿فَأ

القَْيِّمُ﴾ ينُ  ذَلكَِ الدِّ  َِّ وبناء عليه، أولى مؤشرات الحكم المهدوي هي وظيفته الدينية، أي    1. لِخلَقِْ الله
مع، کما أن أبرز خصائص الحضارة المثالية المهدویة هي إحياء الدين  ترسيخ نمط الحياة الدينية في المجت

 وتوسيع المعارف الدينية. فباقي سمات الحضارة المهدویة هي تجليات لسيادة الدين في المجتمع. 
في مجتمع عصر الظهور، وهي العودة إلى القرآن والتمسك   مهمةنقطة تحول    ذکر أمير المؤمنین

 فقال: بالتعاليم الوحيانية، 
   يَعْطِفُ 

ْ
الرَّأ وَیعَْطِفُ  الهَْوَی  عَلیَ  الهُْدَی  عَطَفُوا  إذَِا  الهُْدَی  عَلیَ  عَطَفُوا   يالهَْوَی  إذَِا  الْقُرْآنِ  عَلیَ 

 
ْ
  2ي.الْقُرْآنَ عَلیَ الرَّأ

، الوظيفة المهمة للحكم المهدوي هي تصحيح النظرات وخلق تحول  وفقًا لكلام أمير المؤمنین
معرفي في فهم الدين والممارسة الدينية، حيث يعيد القرآن إلى مرکز الاعتبار، ویقيس الآراء والأفكار  

صحح كل الفهم الخاطئ والتحریفات والتأویلات والقراءات يُ بمعيار القرآن. في مجتمع عصر الظهور،  
، وتتجه العقول نحو معارف  لتي فرضت علی الدين بواسطة الإمام المعصوم المهديغير الصحيحة ا
 القرآن الحقيقية.

القرآن   ههذ إلى  الباطلة  الآراء  الهُْدَى« وإعادة  عَلیَ  الهَْوَى  »يَعْطِفُ  الهداية  إلى  الهوى  العودة من 
ي عَلیَ القُْرْآنِ« تعُد الأساس للتحول الجذري في المجتمع الإسلامي. 

ْ
أ  »يَعْطِفُ الرَّ

بنقاط    ملآنةاة  ، فالحيومفعم بالدروستأکيد هذا الحديث الوظيفة الدينية للنظام المهدوي مهم  إن  
أحياناً يكون الاتجاه هو إعادة المجتمع البشري من الظلم إلى    ،تحول، وكل نقطة توجه مسارًا محددًا

ة  ، لكن حملَ ٣العدل، ومن الجهل إلى العلم، وأحياناً أخرى يطرح البعض أفكارًا خاطئة باسم الدين 
 الانحطاط والظلام إلى النور والنجاة. الحق من الأنبياء والأولياء دائمًا ما يوجهون المجتمعات من 

 
 . ٣0. الروم: 1
 . 187، ص1ميزان الحکمة: ج؛ 21، ص2. نهج البلاغه: ج 2
٣ ﴿ . َِّ یْدِیهِمْ ثُمَّ يَقُولوُنَ هَذَا مِنْ عِنْدِ الله

َ
ینَ یکَْتُبُونَ الْکِتَابَ بأِ ِ  . 79﴾ بقره: فوََیْلٌ للِذَّ



 145       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

نقطة تحول فریدة تشمل حرکة المجتمع البشري علی    وفي هذا السياق، يعُدّ ظهور المهدي المنتظر
والتدين.  الهداية  نحو  جميعًا  البشریة  وتوجه  والمكان،  الزمان  المهدي   مدى  الإمام  معجزة  هي    لذلك، 

لمعارف القرآن في جميع مجالات حياة الإنسان. وهذه الوظيفة السيادة المطلقة للدين والحضور الفعلي  
 العظيمة خاصة بالحكم العالم المهدوي ولا يوجد ما يماثلها في تاریخ البشر. 

بناءً عليه، في المجتمع المبني علی الثقافة والحضارة المهدویة، ما یحظى بالأصالة هو القيم الدينية  
في للإنسان.  المتعالي  الفطري  الإنجازات والميل  ولا  المادية،  والراحة  الرفاهية  تحل  لا  الحضارة،  هذه   

العلمية والتقنية المذهلة في التنظيم الاجتماعي، محل رغبات الإنسان الداخلية واهتماماته الفطریة  
والروحية، بل كل شيء يهيء لنمو الإنسان الروحي نحو الأهداف السامية وازدهار النزعات القدسية  

 فطرة البشر. المتأصلة في 

 الرضا العام( 4 - 2
المهمة الأخرى للديمقراطية الدينية في المجتمع المهدوي، رضا الناس العام عن النظام    الخصائص من  
نس والارتباط الروحي  هو حكم القلوب والأرواح، حيث تسود المحبة والأ   حكم الإمام المهدي ف المهدوي.  

  ، مان والمعرفة والحب والعاطفة. یحبّه الناس من أعماق قلوبهم بین الناس وقائد المجتمع. يقوم حکمه علی الإي 
 العجيبة بین الناس:   عن محبة الإمام المهدي   إلى درجة لم یشُاهد مثلها في تاریخ البشر. قال النبي الأکرم 

مَّتِي عَلیَ 
ُ
كُمْ باِلمَْهْدِيِّ يُبْعَثُ فِي أ ُ بشَرِّ

ُ
رْضَ عَدْلًا وَقسِْطاً کَمَا  اخْتلَِافٍ مِنَ النَّاسِ وَزلِزَْالٍ يَمْ   أ

َ
 الْأ

ُ
لَأ

رْضِ  مُلئَِتْ جَوْراً وَظُلمْاً یرَْضَى 
َ
مَاءِ وَسَاكِنُ الْأ   1. عَنْهُ سَاكِنُ السَّ

 وفي موضع آخر قال: 
َو فِي   المَْهْدِيُّ رجَُلٌ مِنْ وُلْدِي... یرَْضَى  يْرُ فِي الجْ مَاءِ وَ الطَّ هْلُ السَّ

َ
رْضِ وَأ

َ
هْلُ الْأ

َ
 2. خِلَافتَهِِ أ

تجسيدًا لأمانيهم،    هذه الشعبية والقبول الفرید سببه أن الناس في العالم يرون في دولة المهدي 
 ولذلك يتجهون إليه برغبة وشوق. 

 ورد في رواية أخرى: 
تَهُ   مَّ

ُ
  3. يَعْسُوبهَِا   إلىیأوي النَّحْلُ  کَمَاتأَوي اليهِ أ

 
 . 178. کتاب الغيبة: ص1

 .175، ص. حقيقة الاعتقاد بالإمام المهدي المنتظر 2
 . المصدر نفسه. ٣



146     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

محبة الناس هي إحدى خصائص الحكم المهدوي التي لم تشُاهد مثلها في أي دولة أخرى. من  إن  
 البديهي أن بروز هذه المحبة يتجلّى بشكّ أجمل وأرقى في عصر الانتظار. 

واستقبالًا غير  یسُبب فرحًا عامًا وسعادة عالمية،    في بعض الروايات، حتی إعلان خبر ظهور الإمام المهدي 
 : قال أمير المؤمنین   مسبوق من الناس لقيامته، حتی إن الأموات يتمنون الحياة لرؤیة عظمة ظهوره. 

هْلُ يَفْرَحُ بِخرُُوجِهِ 
َ
نُهَا أ مَاوَاتِ وَسُكاَّ   1.السَّ

 : وقال الإمام الكاظم
مَاوَاتِ  لمؤُْمِنُوناَ يَفْرَحُ بِخرُُوجِهِ  هْلُ السَّ

َ
  2. وَأ

 : ونقل حذيفة عن النبي
هْلُ  

َ
أ مَاءُ یفَرَحُ بهِِ  يِتَانَ فِي الْبحَْرِ وَتزَِیدُْ المَْيَاهُ فِي دَولَتهِِ    السَّ

ْ
يَر وَالوْحُُوشَ وَالح رْضِ وَالطَّ

َ
هْلُ الْأ

َ
وَأ

كُلهََا وَتسَْتَخْرِجُ ا
ُ
رضُ أ

َ
 3.لْکُنُوزَ وَتَمُدُّ الَْأنهَارُ وَتضُْعِفُ الْأ

لذا، من أبرز خصائص الحكم المهدوي، کونه حکمًا شعبيًا يتمتع بقبول جماهيري غير مسبوق،  
لأن حكم المهدي مبني علی القيم الدينية، وعلاقاته قائمة علی التضحية والإنفاق والقناعة والزهد...  

البديهي أن شرط هذه   منو  ولهذا، حین يلحظ الناس هذه الحقائق، يقبلون عليه من صميم قلوبهم.
ََّ  ﴿  المحبة هو السعي لرضاه والاهتمام بجلب سروره، لأن وفقًا للآية الکریمة: قلُْ إنِ کُنتُمْ تُحبُِّونَ الله

َُّ وَیغَْفِرْ لکَُمْ ذُنوُبَکُمْ   صادر عن صاحب الأمرالشریف  الوقيع  التفي  . و4﴾ فَاتَّبعُِونِي يُحْببِْکُمُ الله
أسباب أحد  الإمام، هي  يرتكبها شيعة  التي  والذنوب  السيئة  الأعمال  أن  ذُکر  المفيد،  بل   –للشيخ 

 لطول الغيبة وبعد الشيعة عن لقائه، حيث قال: - السبب الوحيد
ا نکَْرَهُهُ وَلَا نؤُْثرِهُُ مِنْهُم  إلِاَّ فَمَا يَحْبسُِنَا عَنْهُمْ    5. مَا يَتَّصِلُ بنَِا مِمَّ

 قائلًا:کما أوصى 
ةِ عَلیَ  نَّةِ الوَْاضِحَةِ فَقَدْ نصََحْتُ لَکُمْ وَاللهَُّ شَاهِدٌ عَلَيَّ وَعَلَيْکُم   وَاجْعَلُوا قَصْدَكُمْ إلَِيْنَا باِلمَْوَدَّ    6. السُّ

 
 . 215. الغيبة: ص 1

 . ٣٣٣: ص. يوم الخلاص2

رر: ص٣  . 149. عقد الدُّ

 .٣1. آل عمران:  4
 . ٣2٣، ص2الاحتجاج: ج . 5
 .179، ص5٣. بحار الأنوار: ج6



 147       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

من ثم، اتباع أوامر الإمام واجتناب الذنوب، من مقتضيات المعرفة والمحبة الصادقة له، لأن رضا 
 بالتقوى والأخلاق الحسنة.  والتزین إلا بالطاعة والسير علی نهجه الإمام لا يتحقق 

 العدالة العالمية ( 4 -3
من بین المؤشرات الأخرى للديمقراطية الدينية في المجتمع المهدوي، نشر العدالة وإحياء ثقافة القسط  

فَإنَِّ  نواحي الحياة الأخرى: » والعدل في العالم. إن تطویر ثقافة العدالة في المجتمع هو الأساس لتطویر جميع  
 . 2لأن العدالة هي عامل تنظيم الأمور ووضع كل شيء في موضعه الصحيح   ، 1« فِي العَْدْلِ سَعَةً 

تؤکد التعاليم الدينية مسألة العدالة بسبب أهميتها وتأثيراتها الواسعة في حياة البشر. لذلك، كان تحقيق العدالة همًا  
دالة عبر التاریخ سبب العديد من الآلام والظلم للبشریة. إن نشر العدالة في المجتمع يمكن  قديمًا للإنسان، وغياب الع 

 أن يعالج كل الآلام وینظم المشاكل والنواقص المتنوعة في المجالات الثقافية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية وغيرها. 
و تجلٍ كامل للعدل والقسط، حتی  هو المظهر الكامل لـ »القائم بالقسط« وحکمه ه الإمام المهدي

لَامُ عَلیَ الْقَائمِِ المُْنْتَظَرِ وَالعَْدْلِ المُْشْتَهَرِ إنهّ مشهور بهذه الصفة: »  .3«السَّ
، فإن نشر العدل والقسط من أهم مهام حکومة الإمام المهدي، بحيث يطُهّر مجتمع  للرواياتوفقًا  و

 :الرواياتعصر الظهور من كل مظاهر الظلم والفساد. وإليك بعض 
 عن خاصية العدالة ومحاربة الظلم في حکومة المهدي:  قال الإمام الصادق. 1

َوْرُ  باِلعَْدْلِ إذَِا قَامَ الْقَائمُِ حَکَمَ     یَّامِهِ الجْ
َ
 4. وَارْتَفَعَ فِي أ

 :قال الإمام الحسین. 2
 5. وَالْفَاجِرَ  البَْرَّ إذَِا قَامَ قَائمُِ العَْدْلِ وَسِعَ عَدْلَُُ    

ن الأرض،  الظلم تمامًا م  يمحوویمضي الإمام المهدي في تطبيق العدل إلى حد أن قيام حکمه  
 :بحيث لا يرُى أثر ظلم في أي مكان. قال الإمام الباقر

ثرٌَ     
َ
لمِْ  مِنَ حَتىَّ لَا یرَُى أ  6. الظُّ

 
 . 57نهج البلاغة: ص .1
مُورَ مَواَضِعَهَا» .2

ُ
 . ٣7« نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة الْعَدْلُ یضََعُ الْأ

 . 101، ص99بحار الأنوار، ج .٣

 . 465، ص٣؛ کشف الغمة: ج462علام الهدی: ص أ علام الوری بإ .4

 . 61، ص 1المحاسن: ج .5

 . 166، ص24بحار الأنوار: ج .6



148     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 : فضل بن عمر عن الإمام الصادقالمنقل . ٣
ِي يَقُومُ بَعْدَ غَيْبتَهِِ     رْضَ مِنْ كُلِّ جَوْرٍ وَظُلمٍْ  فَيَقْتُلُ الْقَائمُِ الذَّ

َ
رُ الْأ الَ وَیطََهِّ جَّ  1. الدَّ

 : قال الإمام الرضا. 4
رْضُ     

َ
قتَِ الْأ شْرَ

َ
حَدًا بنُِورهِِ فَإذَِا خَرَجَ أ

َ
حَدٌ أ

َ
  2. وَوَضَعَ مِيزاَنَ العَْدْلِ بیَْنَ النَّاسِ فلََا يَظْلمُِ أ

 : روى جابر عن الإمام الباقر.  5
وِیَّةِ وَیعْدِلُ فِي إذَِا قَ      3.الرَّحْمَنِ البَْرِّ مِنْهُمْ وَالْفَاجِر خَلقِْ امَ قَائمُِنَا فإَنَِّهُ يَقْسِمُ باِلسَّ

التوجه العدلي من أبرز مؤشرات الثقافة والحضارة المهدویة في عصر الظهور.    يعدبناءً علی ذلك،  
، مما يبیّن أهمية ودور العدالة ومة المهديعنصر العدالة ویبرز النهج العدلي في حک  الروايات  وتؤکد

 في نمو وتطور مجتمع عصر الظهور. 

 العقلانية المعرفية ( 4 -4
والعقلانية   العام  الوعي  نمو  هي  المهدوي  المجتمع  في  الدينية  للديمقراطية  الأخرى  المهمة  الميزة 

 : المعرفية في مجتمع عصر الظهور. قال الإمام الباقر
ُّ إذَِا قَامَ قَائمُِنَا وَضَعَ  حْلامُهُمْ  الله

َ
 4. یدََهُ عَلیَ رُؤُوسِ العِْبَادِ، فجََمَعَ بهَِا عُقُولهَُمْ وَکَمَلتَْ بهِِ أ

الحفظ والمنع. ومن هنا یسُمى رباط الجمل »عقال« لأنه يمنع و كلمة »عقل« في اللغة تعني الإمساك، 
اسبة. ویسمى العقل کذلك لأنه القوة الداخلية التي تكبح شهوات رکبة الجمل الجامح من الحرکة غير المن 

. أما اصطلاحًا، فالعقل هو مرکز الفهم والإدراك للحقائق، يدرك الموجودات 5ونزوات النفس البشریة
 ، ویميز الحق من الباطل، والخير من الشر، والسعادة من الشقاء.والممتنع واللاموجودات، الواجب  

المقصود بـ»العقلانية« هو توظيف قوة العقل والفهم لاتخاذ قرارات صحيحة ونظرة مستقبلية  و
الحيا  العقل  للأهداف  يقود  النظري،  الجانب  في  وعملي.  نظري  نوعان:  الإدراكي  العقل  وتوظيف  تية. 

بین   يميز  العملي،  الجانب  أما في  الحقائق.  المجهولات ویكشف  ویدرك  الکونية  والرؤیة  المعتقدات 
 

 . ٣٣6، ص2کمال الدين وتمام النعمة: ج .1
 . 4٣غرر الأخبار: ص  مشكاة الأنوار في  .2
 . 161، ص1علل الشرائع: ج .٣
خْلَاقَهُم« الخرائج والجرائح: ج675ص   2؛ کمال الدين: ج۵۶، ص۱: جالكافي  .4

َ
؛ بحار  840، ص  2. جاء في بعض العبارات: »أ

 . ٣٣6، ص52الأنوار: ج
 قاموس معین، كلمة »عقل«.  .5



 149       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

مثمرة. الإنسان  وسلوك  قرارات  والشر ويجعل  وأهداف حياة  إن    الخير  فلسفة  النظري يفسر  العقل 
م القيم والمعايير في العلاقات الأخلاقية والقانونية ليعدّل ميول الإنسان والعقل العملي يقيّ   الإنسان،

لذا فإن مكانة »العقل« في الإسلام رفيعة جدًا، وهو أحد حجتي الله    ویوجه دوافعه نحو ما هو صالح له. 
 لهشام بن الحكم:  علی عباده ویُحتج به. قال الإمام الكاظم

  َِّ ةُ   عَلیَ إنَِّ لِله ئمَِّ
َ
نْبيَِاءُ وَالْأ

َ
اهِرَةُ فَالرُّسُلُ وَالْأ ا الظَّ مَّ

َ
ةً باَطِنَةً، فَأ ةً ظَاهِرَةً وحَُجَّ تَیْنِ حُجَّ   النَّاسِ حُجَّ

ا الْبَاطِنَةُ فَالعُْقُولُ  مَّ
َ
 1. وَأ

واستثمإن   القرار،  الثقافة والحضارة تتطلب رؤیة هادفة في صنع  الفرص لبناء  العقلانية في  ار 
المستقبل ورفع مستوى الحياة. لذلك يجب التفریق بین العقلانية الحقيقية والعقلانية الزائفة. سبب  
الانحراف الفکري عن العقلانية هو اختلال في نظام الحسابات، ویحدث ذلك بطرق وأساليب مختلفة،  

رغوبة هي العقلانية القائمة علی الدين،  ، العقلانية الموبناء عليه  منها المنطق المغالط في حروب المعرفة. 
العقلانية الدينية تنفي الجمود،  إن  إرشادات الدين رأس المال السياس والاجتماعي والثقافي.    تعدحيث  

بينما   التغيير والتجديد.  الابتكار والتطور، وهو غير مرن تجاه  وقيد  العرقلة  لأن الجمود من أسباب 
 جديد والتقدم ما دام لا يتعارض مع نمو وحکمة الإنسان.العقلانية الدينية تتوافق مع الت

مجتمع عصر الظهور بروز العلم    خصائص مصدر العقلانية المعرفية هو العلم والمعرفة، کما أن من  إن  
 عن القفزة العلمية المدهشة في زمن الظهور:   ونمو المعرفة العامة بشكّ مذهل. قال الإمام الصادق 

ونَ حَرْفًا، فجََمِيعُ مَا جَاءَتْ بهِِ الرُّسُلُ حَرْفَانِ، فَلمَْ يَعْرفِِ النَّاسُ حَتىَّ الْيوَْمِ  العِلمُْ سَبْعَة وَعِشْرُ 
َمْسَة وَالعِْشْرِینَ حَرْفًا، فَبَثَّهَا فِي النَّاسِ وَضَمَّ إِ  خْرَجَ الخْ

َ
، فَإذَِا قَامَ قَائمُِنَا أ َرْفیَْنِ َرْفیَْنِ  غَيْرَ الحْ لَيْهَا الحْ

 2.  یبَثَُّهَا سَبْعَة وَعِشْرِینَ حَرْفًاحَتىَّ 

العلمية العظيمة  إن   عصر الظهور هو عصر ازدهار العلم والمعرفة، حيث تكشف الإنجازات 
المهدي الإمام  المعرفة تحت هداية  متناهٍ من  لا  فضاء  الظهور في  ویسير مجتمع  ، أسرارًا مدهشة، 

العلمية والتقدم الأقصی للبشر في هذا العصر مدهشان لدرجة أن  القفزة  فویصل إلى حقائق عجيبة.  
غزو الفکر قمة  یتنجح الجهود العلمية وحيث    ،ر مقارنة به التطور العلم من البداية حتی الآن لا يذکَ 

 : قال أمير المؤمنین  الثقافة والمعرفة.
 3. عَليَهِ ، مَنْ وجََدَهُ صَالَ وَمَنْ لمَْ يَجدِهُ صِيلَ الَعِلمُْ سُلطانٌ 

 
 . ٣86؛ تحف العقول عن آل الرسول: ص 16، ص1: جالكافي .1

 . 55، ص4؛ معجم أحاديث الإمام المهدي: ج ٣20البصائر: ص  . مختصر2

 . ۳۱۹، ص ۲۰البلاغة، ج   . شرح نهج٣



150     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

الفکر إن   جعل  ما  وهذا  العلم.  والتوجه  المعرفية  العقلانية  هو  الإسلامي  الفکر  حيویة  سر 
باستمرار. ومتطورًا  ديناميکيًا  العلوم  و  الإسلامي  في  الکبير  النمو  وبفضل  الظهور،  عصر  مجتمع  في 

الحياة وتكامل في تدفق الأ  الصناعي والتکنولوجـي، یحدث تحول مذهل في  مور وسهولة في والتقدم 
 : . قال الإمام الصادق بریدالتواصل الاجتماعي بحيث لا يكون بین الإمام وأصحابه 

بصَْارهِِمْ حَتىَّ لَا یکَُونَ  
َ
سْمَاعِهِمْ وَأ

َ
َُّ لشِِيَعَتنَِا فِي أ وَبَیْنَ الْقَائمِِ برَِیدٌ،    بيَنْهَُمْ إنَِّ قَائمَِنَا إذَِا قَامَ مَدَّ الله

 . 1يَسْمَعُونَ وَینَْظُرُونَ إلَِيْهِ وَهُوَ فِي مَكَانهِِ یکَُلِّمُهُمْ فَ 

 وفي حديث آخر قال الإمام الصادق:
ِي فِي المَْغْربِِ یرََى    باِلمَْشْرِقِ إنَِّ المُْؤْمِنَ فِي زَمَانِ الْقَائمِِ وَهُوَ   ِي فِي المَْغْربِِ، وَکَذَا الذَّ خَاهُ الذَّ

َ
ليََرَى أ

ِي فِي المَْشْرِقِ  خَاهُ الذَّ
َ
 2. أ

إلى التطور الصناعي ونمو وسائل الاتصال الجماعي التي ستظهر في ذلك    الرواياتقد تشير هذه  
في مجتمع عصر الظهور يؤدي إلى رفع الثقافة    اليوم في أنحاء العالم. ولا شك أن التقدم الشامل في العلوم
 العامة وتحقيق تماسك عالم وإزالة الوسائط والفواصل.

  

 
 . ٣52؛ منتخب الأنوار المضيئة: ص841، ص 2الخرائج والجرائح: ج .1

 . 48٣منتخب الأثر: ص   .2



 151       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 البحث   نتيجة
الأولى    :مما سبق يتضح أن الديمقراطية الدينية في الفکر الإسلامي تقوم علی رکيزتین أساسيتین.  1

 الشرعية الإلهية، والثانية القبول الاجتماعي.
النظم السياسية القائمة، تقدم الديمقراطية الدينية نموذجاً مختلفاً للحكم المثالي، حيث  من بین  .  2

ومشارکة شاملة من الشعب في صناعة القرار وتدخلهم في    تؤکد مع التمسك بالمبادئ والقيم، دعمَ 
 تشکيل المستقبل السياس وإدارة شؤون المجتمع. 

اطية الدينية في المجتمع المثالي المهدوي، حيث يتمتع  يتجلى النموذج الكامل والموضوعي للديمقر.  ٣
تكون  أن  يمكن  الشعبي.  القبول  درجات  بأعلی  ویحظيان  تامة،  بشرعية  الحكم  وقيادة  النظام 
مؤشرات ووظائف النظام المهدوي في مختلف المجالات نموذجاً للمجتمع البشري لتلبية احتياجات  

 الإنسان المعاصر المادية والمعنویة. 
أبعاد نموذج النظام المهدوي ووظائفه في ميادين الدين، الثقافة،    بيُنتفي الآيات والروايات،    .4

تعميق وتوسيع التدين، والعدالة،  وأن الأخلاق، التربية، الحكم، السياسة، الاقتصاد، المعيشة وغيرها.  
رضا شعبي شامل،  و  يؤدي إلى وحدة ثقافية، كل ذلك  والعقلانية التي تسود أجواء مجتمع عصر الظهور،  

 ونمو عقلاني للمجتمع، ويجلب عدلًا عالمياً للبشریة. 
مشرق.  .  5 مستقبل  نحو  الإسلامي  المجتمع  تقدم  طریق  ترشد  منارة  هي  المؤشرات  هذه 

والارتقاء   الازدهار  نحو  والبشري  الإسلامي  المجتمع  حرکة  يجعل  المؤشرات  بهذه  والاقتداء 
الفردية والاجتماعية  الشامل ممکنة، مع ضمان   الإنسان، والحقوق  الحریات المشروعة، وکرامة 

 لجميع طبقات المجتمع بشكّ مثالي. 

 
 
 

  



152     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 مصادر البحث 
 القرآن الکریم 

العظمى  1طابن أبي الحديد، عبد الحميد، شرح نهج البلاغة؛ تحقيق: محمد أبو الفضْل إبراهيم،   .1 ، قم، مکتبة آية الله 
 ه.  1401المرعشي النجفي، 

المحمد آيتي،   .2 الرحمن، تاریخ ابن خلدون، ترجمة: عبد  ،  پژوهشگاه علوم انسانى و مطالعات فرهنگیابن خلدون، عبد 
 ه. 1٣8٣، ٣ط

الإعلام   .3 مکتب  قم،  هارون،  محمد  السلام  عبد  تحقيق:  اللغة،  مقاييس  معجم  زکریا،  بن  أحمد  فارس،  ابن 
 ه.. 1404الإسلامي،  

 ه. 1405ابن منظور، محمد بن مکرم، لسان العرب، قم، نشر أدب الحوزة،  .4
 م. 2000الأردن، دار الملاك،    -أحمد حسین يعقوب أردني، حقيقة الاعتقاد بالإمام المهدي المنتظر، جرش  .5
 . ه14٣4: 2ط، قم، مؤسسة بوستان کتاب،  تاریخ تمدن و فرهنگ اسلامیأحمدي، محمد مهدي،   .6
سی بن أبي الفتح، کشف الغمة في معرفة الأئمة، تصحيح: السيد هاشم رسول محلاتي، تبریز، مکتبة أربلي، علي بن عي  .7

 ه.1٣81بني هاشم، 
 .ه14٣1: 18ط، طهران، نشر مروارید،  دانشنامه سياسیآشوري، داریوش،  .8
 .ه1470لإسلامية، برقي، أحمد بن خالد، المحاسن، تصحيح وتعليق: السيد جلال الدين حسيني، طهران، دار الکتب ا  .9

 ه.1416  ،2ط طهران، انتشارات اطلاعات،  ،  جلال رفيع، فرهنگ مهاجم، فرهنگ مولد: در باب فرهنگ و متعلقات آن .10
ي  الزامات و بایسته هاي تحقق تمدن نوین اسلامي بر مبناي سيره   جمشيدي راد، محمد صادق ومحسن أديب بهروز، .11

 . 104، ص24 ، العددهمتعالي  ت ، سياس رسياس پيام
 ه. 1420، طهران، پيام امروز، فرهنگ شناسیپهلوان،   جنکيز  .12
، قم، مؤسسة النشر  2طحراني، حسن بن علي ابن شعبه، تحف العقول عن آل الرسول، تصحيح: علي أکبر غفاري،   .13

 ه. 1404الإسلامي، 
 ه.1٣81حسيني، محمد عارف، رؤیاروی تمدّن اسلامی و مدرنيته، قم، مرکز المصطف الدولي للترجمة والنشر:  .14
 ه.1421حلي، حسن بن سليمان، مختصر البصائر، تحقيق: مظفر مشتاق، قم، مؤسسة النشر الإسلامي،  .15
، بتحقيق: أمير سياهپوش، ایسياست از منظر آيت الله خامنهای، علي، قائد الجمهوریة الإسلامية في إيران،  خامنه .16

انتشارات انقلاب  ای،  العظمى خامنه، مکتب حفظ ونشر آثار آية الله  مؤسسه پژوهش فرهنگی انقلاب اسلامی
 ه. 1440إيران،  -، طهران  اسلامی

، طهران، مؤسسة تنظيم ونشر آثار  2خميني، روح الله، قائد ومؤسس الجمهوریة الإسلامية في إيران، کتاب البيع، ج .17
 ه. 1421الإمام خميني: 

 .ه1٣77إقبال: فرانكلین،  ، ترجمة أحمد آرام وزملاؤه، طهران:1، جتاریخ تمدندوران، ویليام جيمس،  .18
 . ه1٣82دهخدا، علي أکبر، قاموس دهخدا، تحت إشراف الدکتور معین، طهران، شرکة طباعة أفيست گلشن،  .19
 ه. 1409راوندي، قطب الدين سعيد بن هبة الله، الخرائج والجرائح، نشر وتصحيح: مؤسسة الإمام المهدي،  .20
 ه 14٣7، 11طران، منشورات عطار، ، طهی فرهنگ شناسیزمينهروح الأميني، محمود،  .21
 ه. 1416إيران، دار الحديث، التنقيح الثاني:  - ریشهري، محمد محمدي، ميزان الحکمة، طهران  .22
 ه. 1414زبيدي الحسيني، محمد مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق: علي شيري، بيروت، دار الفکر،  .23



 153       ..............................................      الترکيز علی المجتمع المثالي المهدويالخصائص الثقافية والحضاریة للديمقراطية الدينية، مع  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

لبنان، دار    - أساس البلاغة، تحقيق: محمد باسل عيون السود، بيروت    زمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر جار الله،  .24
 ه.1419 ،الکتب العلمية

السياسة، طهران: منشورات الثورة  ،  اىالله العظمى خامنهسياست )سياست از منظر حضرت آيت سياهپوش، أمير،   .25
 ه. 1440الإسلامية )تابعة لمؤسسة بحوث الثقافة الثوریة الإسلامية(، 

 ه. 1414رضي، محمد بن حسین بن موسی، نهج البلاغة، تحقيق: صبحي صالح، قم، دار الهجرة، شریف ال .26
 ه14٣4صافي گلپايگاني، لطف الله، منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر، قم، مسجد مقدس جمکران،  .27
 ه. 1٣94 صبحي، صالح، نهج البلاغة، ترجمة: سيد علي موسوي گرمارودي، قدياني، .28
بن .29 محمد  النشر    صدوق،  مؤسسة  قم،  غفاري،  أکبر  النعمة، تحقيق: علي  وتمام  الدين  کمال  القم،  بابویه  بن  علي 

 ه. 1405الإسلامي، 
 ه. 1٣85صدوق، محمد بن علي بن بابویه القم، علل الشرائع، النجف الأشرف، المکتبة الحيدریة،  .30
 ه.1418، الأخبار، تحقيق مهدي هوشمند، دار الحديث، قمطبري، أبو الفضل علي بن حسن، مشكاة الأنوار في غرر  .31
 ه. 140٣ ،طبري، أحمد بن علي، الاحتجاج علی أهل اللجاج، تحقيق: سيد محمد باقر موسوي، مشهد، نشر مرتضى .32
 ه.1417طبري، فضل بن حسن، أعلام الورى بأعلام الهدى، قم، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ربيع الأول  .33
المعارف    طوس، محمد  .34 الغيبة للحجة، محقق ومصحح: عباد الله تهراني وعلي أحمد ناصح، قم، دار  بن حسن، 

 ه. 1411الإسلامية،  
 ه. 14٣7، 4ططوس، نصير الدين، أخلاق ناصري، طهران، نشر فردوس،  .35
 ه 1414عبد الرحمن عالم، بنيادهای علم سياست، نشر ني، طهران  .36
 . ه14٣5 ،٣2طأمير کبير، عميد، حسن، قاموس عميد، طهران، نشر  .37
 ه.1410، 2طإبراهيم سامرائ، قم، هجرت،  - فراهيدي، خليل بن أحمد، کتاب العین، تحقيق: مهدي مخزومي  .38
 ه. 1409قطب الدين راوندي، سعيد بن هبة الله، الخرائج والجرائح، نشر وتصحيح مؤسسة الإمام المهدي،  .39
 .ه1417 المهدي، قم، نشر أنوار الهدى،كامل سليمان، يوم الخلاص في ظل القائم   .40
 ه. 1411کوراني عاملي، علي، معجم أحاديث الإمام المهدي، قم، مؤسسة المعارف الإسلامية،   .41
 . 141٣فارس، مترادفات وأضداد، طهران، نشر كلمة، -كامران بختي، قاموس إنجليزي .42
 ه. 1404، 5طر الکتب الإسلامية، كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تحقيق: علي أکبر غفاري، طهران، دا  .43
رضا،   .44 غلام  شيعهتصميمگودرزي،  موعودگرایی  رویكرد  موردی  مطالعه  استراتژيک:  منشورات  گيری  طهران،   ،

 . ه1428، قجامعة الإمام صاد
بنياد فرهنگي حضرت مهدي  ، طهران:  (العولمة وثقافة المهدي)   جهاني شدن و فرهنگ مهدويمتقي زاده، زینب،   .45

 ه. 14٣0، موعود 
: مجموعة من الباحثین، بيروت،  تحقيق وتصحيحمجلسی، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار،   .46

 ـ. 140٣، 2طدار إحياء التراث العربي، 
، بحثية  (مباني ومکونات الديمقراطية الدينيةو  مصادر)  های مردم سالاری دينىمنابع، مبانى و مؤلفهمشكات، محمد،   .47

 (. 26إلى 4)من  10و 9العدد – ش 1٣82 الثورة الإسلامية )جامعة أصفهان( خریف وشتاء
  -، قم (الديمقراطية الدينية ونظریة ولاية الفقيه) مردم سالاری دينى و نظریه ولايت فقيه،  مصباح يزدي، محمد تقي .48

 . ه14٣0، ٣طإيران، منشورات مؤسسة الإمام الخميني التعليمية والبحثية، 



154     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

، بتحقيق محمد  (نظرة موجزة إلى نظریة ولاية الفقيه)  نگاهی گذرا به نظریه ولايت فقيه،  زدي، محمد تقيمصباح ي .49
 . ه1421مهدي نادري، قم، مؤسسة الإمام الخميني التعليمية، 

 ه1419، سنة7، کتاب نقد، العدد(الحكم والشرعية)  حکومت و مشروعيت مصباح يزدي، محمد تقى،  .50
 .ه1409في كلمات القرآن الکریم، طهران، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، مصطفوي، حسن، التحقيق   .51
 . ه14٣7 طهران، صدرا، مطهري، مرتضى، مجموعة آثار الأستاذ الشهيد مطهري، .52
 ه 14٣0، 4ط معین، محمد، قاموس الفارسية معین، نشر زرین،  .53
 . د/تمقدس شافعي، يوسف بن یحيى، عقد الدرر في أخبار المنتظر، القاهرة، عالم الفکر،  .54
توضيح الأسس النقلية والعقلية  ) سالاری دينى،  تبيین مبانى نقلى و عقلى مردم ميبدي، أحمد آقائ وکریم والا، محمد رضا،   .55

 . ه 1421، كانون الأول 48-   27، ص 26، العدد 7الدورة   ، الفصلية العلمية لأبحاث الثورة الإسلامية، ( للديمقراطية الدينية 
منصور،   .56 مردمميرأحمدي،  الگوی  و  مشورتی  دموکراتيک  نظم  نو،  انتقادی  دينىنظریه  النقدية  )   سالاری  النظریة 

  ، ص 1، العدد٣، مجلة العلوم السياسية، الدورة (الجديدة، النظام الديمقراطي الاستشاري ونموذج الديمقراطية الدينية
 . ه1428، اسفند 29٣ -  2٣6

الگوی نظام سياسینظریه مردمميرأحمدي، منصور،   .57 الدينية:  )  سالاری دينى: مفهوم، مبانى و  نظریة الديمقراطية 
 . ه14٣0، طهران، جامعة شهيد بهشتي، (المفهوم، الأسس ونموذج النظام السياس 

ا  .58 لمكاسب، قم، دفتر نشرات إسلامية جامعة  نائيني، محمد حسین، خوانساري نجفي، موسی، منية الطالب في حاشية 
 . ه1440المدرسین بالحوزة العلمية، تشرین الثاني 

إيران، مکتب التبليغات    -نراقي، ملا أحمد بن محمد مهدي نراقي كاشاني، عوائد الأيام في بيان قواعد الأحكام، قم   .59
 ه1417 الإسلامية بالحوزة العلمية قم. مرکز النشر،

 ه.1٣97: علي أکبر غفاري، طهران، مکتبة الصدوق،  تحقيق وتصحيح براهيم )ابن أبي زینب(، الغيبة، نعماني، محمد بن إ  .60
الحجة؛ تحقيق وتصحيح: عبد   .61 القائم  المضيئة في ذکر  الأنوار  منتخب  الدين،  بهاء  الکریم  بن عبد  نيلي نجفي، علي 

 ه 1401اللطيف حسيني کوهکمري، قم، مطبعة الخيام، 
ان،  ، طهر(ديناميکية الثقافة والحضارة الإسلامية والإيرانية )  پویایی فرهنگ و تمدّن اسلام و ايرانولايتي، علي أکبر،   .62

 ه. 1428وزارة الخارجية، 
 . ه14٣5، 8ط ذرنگ، منشورات سخن، آ، ترجمة عبد الحسین 1، ج(تاریخ الحضارة)  تاریخ تمدنهنري لوكاس،  .63

 
 
 
 


