
 

 الدیمقراطية الدینية في الآراء الفقهية عند أهل السنة والإمامية
 1عبد القدیر حميدي 
   2ناص نيکخو أميري

 خلاصة البحث  
ذات   الدينية،  والأسس  الديمقراطية  مبادئ  بین  يجمع  نظامًا  بوصفها  الدينية،  الديمقراطية  تعُدّ 
أهمية خاصة في الفقه الإسلامي. يتناول هذا البحث دراسة الآراء الفقهية لأهل السنة والإمامية بشأن  
الديمقراطية الدينية، والسؤال الرئيس فيه هو: کيف تعامل كل واحد من هذين المذهبین مع تفسير 

سة وأثره في الحكم  هذا المفهوم وتطبيقه؟ تكمن أهمية هذا البحث في بيان التفاعل بین الدين والسيا 
والمشارکة الشعبية داخل المجتمعات الإسلامية. يهدف هذا البحث إلى تحليل ومقارنة الآراء الفقهية  
لأهل السنة والإمامية حول الديمقراطية الدينية، والکشف عن أوجه التشابه والاختلاف القائمة في 

التحليلي، من خلال دراسة المصادر  -مبادئها وأسسها. أما منهج البحث فاعتمد علی الأسلوب الوصفي
الفقهية لكلا المذهبین. وتظُهر النتائج أنّ مبادئ مثل العدالة والشورى قد حظيت باهتمام مشترك، 
السنة علی الشورى   إذ يؤکد أهل  المبادئ وکيفية تطبيقها،  أنّ ثمة فروقًا جوهریة في تفسير هذه  غير 

الإمام تعُطي  أکبر، في حین  بصورة  فإنّ  والإجماع  ثمّ،  ومن  الدينية.  والقيادة  الإمام  الأولویة لدور  ية 
المذهبین   أنّ كلا  تتباين من حيث الأسس، غير  والفقه الإمامي  السني  الفقه  الدينية في  الديمقراطية 
للديمقراطية   فهمنا  تعميق  في  یسُهم  أن  يمكن  الذي  الأمر  الحكم،  في  الشعب  بدور  عناية  يوليان 

 لإسلامية. الدينية في المجتمعات ا
 : الديمقراطية الدينية، الدين، الفقه، الديمقراطية. الكلمات الرئيسة

 
  

 
 hamidiabqadeer@gmail.com  .  المصطف العالمية، جرجان، إيران . طالب دکتوراه في تخصص الفقه وأصول الإسلام، جامعة  1
 N.nikkhoo49@gmail.com.  . أستاذ مساعد في قسم الفقه والأصول، جامعة المصطف العالمية، جرجان2

mailto:hamidiabqadeer@gmail.com


190     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 المقدمة 
كان النقاش حول طبيعة الحكم وکيفية إدارة المجتمع الإسلامي علی امتداد التاریخ الإسلامي من  

سياسية جديدة  الموضوعات الأساسية التي شغلت دائمًا أذهان المفکرین والفقهاء. ومع ظهور مفاهيم  
مثل الديمقراطية والمشارکة الشعبية في العصر الحديث، طُرح السؤال: هل يمكن التوفيق بین المفاهيم  

 والمبادئ الإسلامية وبین الديمقراطية للوصول إلى نموذج »الديمقراطية الدينية«؟ 
شارکته، وقد  يقصد بالديمقراطية الدينية التوافق بین مبادئ الحكم الإسلامي وإرادة الشعب وم

حظي هذا الموضوع باهتمام الفقه السني والفقه الإمامي، فبرزت حوله رؤى وحجج متباينة. إن إدراك  
هذه الرؤى والفوارق في سياق الحاضر، حيث تواجه المجتمعات الإسلامية تحديات اجتماعية وسياسية، 

ية للحوار المشترك بین  يمكن أن یساعد علی توضيح المبادئ العملية للحكم الإسلامي ویهيئ أرض 
 الفقه السني والإمامي.

ومشروعية   موقع  في  البحث  هي  الإسلامية  السياسية  الدراسات  في  المرکزیة  القضايا  إحدى 
الديمقراطية ضمن أنظمة الحكم الإسلامية. ففي المجتمعات الإسلامية تبرز دائمًا أسئلة مثل: کيف  

الشعبية؟ وإلى أي مدى يمكن للناس أن يكون لهم  يمكن التوفيق بین المبادئ الدينية والمشارکة  
من  انطلاقًا  إجابات مختلفة  يقدمان  الإمامي  والفقه  السني  الفقه  السياس؟  تقریر مصيرهم  دور في 

الخاصة يؤکد    ،مصادرهما  بينما  والإجماع،  والبيعة،  الشورى،  مثل  مبادئ  علی  السنة  أهل  يرکز  إذ 
ية، والعدالة. هذه الفوارق، إلى جانب العناصر المشترکة، تمثل الإمامية ولاية الفقيه، والإمامة الإله
 قضية تحتاج إلى بحث ودراسة معمقة. 

تنبع أهمية هذا البحث من واقع أنّ المجتمعات الإسلامية اليوم تسع إلى الموازنة بین القيم الدينية  
ازدادت أهمية موضوع    ومتطلبات الديمقراطية. ومع ارتفاع مستوى الوعي وزیادة المطالب الشعبية،

المشارکة العامة ومشروعية الحكم من منظور ديني. إن دراسة أسس الديمقراطية الدينية في الفقه  
السني والإمامي لا تساعد فقط علی فهم أوضح لنظریات هذين المذهبین، بل تمهّد لتوجهات جديدة 

أي الدينية  والديمقراطية  الإسلامي  انسجامًا في مجال الحكم  التشابه  وأکثر  أوجه  إدراك  أن  ضًا. کما 
والاختلاف يمكن أن یسهم في تعزیز الوحدة والتقارب الفکري بین المجتمعات الإسلامية، وفي تقویة  

 التفاعل العلم والفقهي بین المذاهب.
يتمثل هدف هذا البحث في تحليل ومقارنة أسس الديمقراطية الدينية في الآراء الفقهية عند أهل 

والإما  مثل  السنة  مبادئ  دراسة  خلال  من  بينهما  والاختلاف  الاتفاق  نقاط  بيان  إلى  ویسع  مية. 
والعدالة،   الإلهية،  والإمامة  الفقيه،  الولاية  مقابل  السني،  الفقه  في  والإجماع  والبيعة،  الشورى، 



 191       .....................................................................................      الديمقراطية الدينية في الآراء الفقهية عند أهل السنة والإمامية  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

عبر  والمشارکة الشعبية في الفقه الإمامي. کما یحاول هذا البحث أن يظُهر کيف أن كلا المذهبین یسع  
 ترکيزه علی بعض المبادئ إلى دمج الأسس الدينية مع مطالب الناس في الحكم. 

في   الإسلامي  الحكم  وأسس  السياسية  المشروعية  حول  الدراسات  من  العديد  هناك  أنّ  ورغم 
دراسة   ما نجد  نادرًا  بينما  منفصلة،  بصورة  فإن معظمها عالج كل مذهب  والإمامي،  السني  الفقهین 

علی مقارنة مباشرة ومنهجية بین المذهبین. لذلك يأتي هذا البحث بمنهج مقارن یسع إلى  شاملة تقوم  
 تقديم تحليل شامل لأوجه التشابه والاختلاف بین المدرستین فيما يتعلق بالديمقراطية الدينية. 

وصفية  فهي  المعتمدة  المنهجية  لكلا  - أما  الفقهية  الآراء  بین  المقارنة  علی  وتقوم  تحليلية، 
ذهبین. ومن خلال مراجعة المصادر الفقهية والتفسيریة الأساسية لدى الطرفین، یسع البحث  الم 

إلى تحديد وتحليل مواطن التشابه والافتراق. کما یسُتعان بالمصادر الأصيلة، والمقالات العلمية،  
 والکتب المعتبرة في هذا المجال. 

أوجه التشابه والاختلاف بین الأسس   السؤال الرئيس الذي یسع البحث للإجابة عنه هو: ما هي
والآراء الفقهية لأهل السنة والإمامية في موضوع الديمقراطية الدينية؟ وکيف يمكن لهذه الآراء أن  

 تسهم في تقديم نموذج للحكم الإسلامي يقوم علی المشارکة الشعبية وینسجم مع المبادئ الدينية؟ 

 المفاهيم الأساسية 

 الدیمقراطية   (1
تعني الديمقراطية الحكم الذي يدُار من قبل الشعب، حيث ينُتخب ممثلوه علی أساس   في اللغة: 

بإرادة الناس في و  .1التصویت  الفقه مفهوم حديث يربط المشروعية  الديمقراطية في  في الاصطلاح: 
نوعًا    إطار الشریعة الإسلامية، ولکنه يقيدها بأحكام الله. ومن هذا المنظور، تعُدّ الديمقراطية الدينية

 . 2من الدمج بین السيادة الشعبية وولاية الفقيه، بحيث يعملان معًا جنبًا إلى جنب 

 الفقه   (2
»الفقه« هو   العروس أن  الزبيدي في تاج  وقد ذکر  والدقيق.  العميق  الفهم  الفقه يعني  اللغة:  في 

هو »الفقه  ویقول:  العلم.  هذا  في  المتخصص  هو  الفقيه  وأن  الدين،  في  العميق  بأحكام   الفهم  العلم 
الشرع، والفقيه هو المتخصص في هذا العلم«؛ أي أن الفقه هو العلم بالأحكام الشرعية، والفقيه هو  

 
 . 1546٣، ص11: ج. معجم دهخدا 1
 . 155، ص2: ج والعدالة( اهة)ولاية الفقيه؛ ولاية الفق  عدالت ولايت فقيه؛ ولايت فقاهت و . 2



192     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

في الاصطلاح: الفقه هو العلم الذي یستنبط الأحكام العملية للإسلام  و.  1من يمتلك التخصص فيها 
عُرّف في بعض المصادر بـ »علم    من الأدلة التفصيلية )مثل القرآن، السنة، الإجماع، والقياس(. وقد

استنباط الأحكام الشرعية الفرعية من أدلتها التفصيلية«، وهو التعریف الذي أرساه الإمام الشافعي، 
 .2بمعنى العلم الذي يبحث في استنباط الأحكام الفرعية الشرعية من مصادرها 

 الدین (3
المعتقدات   من  منظومة  هو  الدين  اللغة:  علاقة  في  تنظم  التي  الأخلاقية  والمبادئ  والعبادات 

 . ٣الإنسان بالله والحياة بعد الموت 
في الاصطلاح: الدين هو مجموعة من الأحكام الإلهية التي أوحی الله بها إلى الأنبياء. ویشمل الدين   

لاة، الصوم،  من هذا المنظور الأصول الاعتقادية )مثل التوحيد، النبوة، المعاد(، والعبادات )مثل الص
 . 4الحج(، وکذلك العلاقات الاجتماعية والحقوقية 

 ( Democracyالدیمقراطية ) (4
)الحكم(،   و»کراتوس«  )الشعب(  »دموس«  اليونانية  الكلمة  من  مأخوذة  الديمقراطية  اللغة:  في 

 .5وتعني الحكم الذي يكون فيه للشعب الدور الرئيس 
  فيه السلطة بصورة مباشرة أو غير مباشرة من   في الاصطلاح: الديمقراطية نظام حكم تنُقل  
الشعب عبر الانتخابات أو آليات المشارکة العامة الأخرى. وتعُدّ الحقوق والحریات الفردية،   خلال

والرقابة علی الحكم، وتقسيم السلطة من المبادئ الأساسية لهذا النظام. وفيه تعُطى مشارکة الشعب  
 . 6أداء الدولة أهمية خاصة في صنع القرار، والتشریع، ومراقبة 

 أسس الدیمقراطية الدینية في الفقه السني  .أ
نظامًا يعرِّ  باعتباره  لا  والإجماع،  والبيعة  الشورى  مبدأ  تأکيد  مع  الحكم،  السني  الفقه  ف 

ديمقراطيًا مباشًرا، بل کنظام ديني يولي اعتبارًا لدور الناس ورضاهم. فالديمقراطية الدينية في هذا  
 

 . 15٣، ص20: ج . تاج العروس من جواهر القاموس 1
 . ٣8، ص 1: ج. أصول الفقه2
 .1247، ص2: ج . المعجم الفارس معین٣
 .51، ص1: ج. الأم4
 . 564، ص1: جپور الفارس آریان–. المعجم الإنجليزي5
6 .Politics215: ص . 



 193       .....................................................................................      الديمقراطية الدينية في الآراء الفقهية عند أهل السنة والإمامية  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

لبيعة.  الإطار لا تعني حكم الشعب بصورة مباشرة، وإنما تعني مشارکته عبر مفاهيم مثل الشورى وا 
 وفي هذا المحور، تعُرض أسس الديمقراطية الدينية من منظور أهل السنة بالتحليل والمناقشة. 

 الشورى   (1
تعُدّ الشورى في الفکر السياس السني من أهم الأسس التي تمنح الشرعية للحكم والسلطة.  

التشاور مع أهل الحل والعقد )النخب الدينية والسياس ية(، ویُنظر إليها  وهي عند أهل السنة تعني 
بالقرار. وتفُهم الشورى هنا أکثر کمفهوم أخلاقي ديني يعُین  -کآلية تحول دون الاستبداد والانفراد 

الحاكم علی بلوغ قرارات أفضل وأکثر عدلًا عبر الاستنارة بآراء النخب. غير أنّ هذا لا يعني إلزامية  
  بيده في إطار المصلحة العامة.التزام الحاكم بآراء مستشاریه، إذ يبقى القرار النهائ

وقد أشار الماوردي في کتاب الأحكام السلطانية إلى أن دور الشورى في الحكم الإسلامي يقتصر علی  
النخب، حيث يتخذ الحاكم قراره بعد أخذ آرائهم. وقد صيغ هذا الأسلوب بهدف منع تشتت السلطة  

ه، استُخدمت الشورى کأداة للحد من ترکّز السلطة  وضمان وحدة البنية السياسية للإسلام. وفي الوقت نفس 
 . 1بيد الحاكم، غير أن غياب الإلزام في الأخذ بالمشورة جعلها قابلة لأن تبقى مجرد رمز شكلي 

 التحليل والمناقشة 
القضايا   في  الجماعي  والتفکير  للتشاور  کآلية  أساسًا  الشورى  تطُرح  السنة،  أهل  منظور  من 
إلزاميًا أو ما يعادل الديمقراطية. هذا المفهوم للشورى يعکس وجوب   الکبرى، لکنها لا تؤدي دورًا 

الق آراء النخب، لکنه لا یستدعي مشارکة مباشرة من عامة الناس في صنع  إلى  رار.  انتباه الحاكم 
تجنّب   لضمان  واستشاریة  أخلاقية  وسيلة  بوصفها  الشورى  يصور  السني  السياس  الفقه  أن  ویبدو 
الاستبداد، مع الحفاظ في الوقت نفسه علی سلطة الحاكم في القرار النهائ. ومن ثَمّ، فإن الشورى لا  

 في يد الحاكم.  الحاسميظل القرار ، بينما تحد من دور الناسنموذجًا ديمقراطيًا كاملًا، لأنها  تبین

 البيعة   (2
تفُهم فقط    لا   تعُدّ البيعة في الفقه السني من المبادئ الأساسية في تأسيس الحكم الإسلامي. فهي 

الشرعي   بالحاكم  النخب،  ولا سيما  المجتمع،  أفراد  يقُرّ من خلاله  ديني  بل كالتزام  کعهد سياس، 
المقدمة أن البيعة عقد ديني يقبل المسلمون بموجبه  ویعلنون له الولاء أيضًا. وقد ذکر ابن خلدون في  

 
 . 282، ص 1: جالأحكام السلطانية. 1



194     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

مسؤولية الطاعة للحاكم، وبذلك تضُمن مشروعية السلطة استنادًا إلى توافق جماعي بین النخب 
. ویؤکد ابن خلدون أن البيعة ليست اختيارًا مباشًرا من عامة الناس، بل هي عقد يتمّ عبر  1والحاكم

 .2ممثليهم من أهل الحل والعقد 
أما ابن حجر العسقلاني، فيقول في فتح الباري إن البيعة نوع من الالتزام الأخلاقي والسياس  
الداخلي. ومن هذا   والنزاع  للحاكم، ویسهم في الحيلولة دون الانقسام  المسلمون ولاءهم  به  يعلن 

لا  النخب،  توافق  عبر  المشروعية  وتمنحه  الحكم،  علی  أخلاقية  صبغة  البيعة  تضُفي  عبر  المنظور،   
 . ٣المشارکة الشعبية المباشرة

 التحليل والمناقشة 
تؤدي البيعة في الفقه السياس السني دورًا مهمًا في ترسيخ مشروعية الحكم، غير أنهّا تفُهم أساسًا 
كالتزام ديني وأخلاقي ينعقد بواسطة النخب نيابة عن المجتمع. فهي تعبير عن عهد جماعي یَحول دون 

یربط الحكم بمرجعية تتجاوز البعد السياس لتشمل الأبعاد الدينية والروحية. ومع  التشرذم الداخلي، و 
ذلك، تختلف البيعة اختلافًا جوهریًا عن الانتخابات في النظم الديمقراطية، إذ لا يكون للناس دور  

لتزام مباشر في اختيار الحاكم، بل تطُرح البيعة کإعلان ولاء وقبول للسلطة من قِبلَ النخب. وهذا الا 
 الأخلاقي یساهم في حفظ الوحدة، لکنه لا يمكن اعتباره أداة لمشارکة شعبية مباشرة في السياسة. 

 الإجماع  (3
الإجماع من المبادئ الرئيسة الأخرى في الفقه السياس عند أهل السنّة، ویُعدّ من الأسس المهمّة  
علی   المجتمع  ونخب  العلماء  اتفاق  يعني  والإجماع  واستقراره.  الإسلامي  النظام  مشروعية  ضمان  في 

الإسلامية. الغزالي   أحد المصادر الرئيسة في تفسير الأحكام  ویُعدالقضايا الكليّة الدينية والسياسية،  
لتثبيت   أساساً  أن يكون  السياسية، يمكن  القضايا  سيما في  ولا  الإجماع،  أنّ  المستصف  يذکر في 

 . 4الوحدة ومنع الخلافات والانقسامات داخل المجتمع الإسلامي 
کما يرى ابن قدامة في المغني أنّ الإجماع مرجع لتحقيق التماسك الديني والسياس، ویشير إلى أنّ 
هذا الاتفاق بین النخب يجعل الأمة الإسلامية تواجه التحديات السياسية والاجتماعية بقدر أکبر من  

 
 . 457، ص 1: ج. المقدمة1
 . المصدر نفسه. 2
 . 20٣، ص 1٣: ج. فتح الباري شرح صحيح البخاري٣
 . 61، ص1: ج. المستصف من علم الأصول4



 195       .....................................................................................      الديمقراطية الدينية في الآراء الفقهية عند أهل السنة والإمامية  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

السياس   النظام  لترسيخ  کأداة  الإجماع  یسُتخدم  نظره،  وبحسب  التفرّق.  دون  ویحول  الانسجام، 
 . 1للمجتمع الإسلامي من خلال تقارب النخب وإرساء الوحدة بينهم 

 والمناقشة التحليل 
للتضامن والتشاور بین النخب والعلماء، ویمنح  ا لإجماع في الفکر السياس السنّي يمثلّ رمزاً 

وأداة   السياسية،  القرارات  الشرعية علی  ومتانة. ویُعدّ الإجماع مصدراً لإضفاء  قوة  النظام الإسلامي 
في اتخاذ القرارات.  فعّالة للحيلولة دون الانقسامات والتوترات الداخلية، کما يلُزم النخب بالتنسيق  

غير أنّ الإجماع في هذا السياق لا يعُدّ وسيلة لمشارکة مباشرة من عامة الناس في صناعة القرار، بل 
إنّ مشارکتهم تكون غير مباشرة ومن خلال النخب. ولهذا فإنّ الإجماع یسُتخدم أساساً في تثبيت  

 راطية بمعناها الحديث.الحاکمية وتحقيق الوحدة أکثر من کونه وسيلة لتجسيد الديمق

 الأسس الفکریة للدیمقراطية الدینية في الفقه الإمامي  .ب

 ولایة الفقيه  (1
تعُدّ ولاية الفقيه من الأصول الأساسية في الفقه الإمامي في باب الحكم والديمقراطية الدينية.  

يتولّى قيادة المجتمع الإسلامي  ، ينبغي أن  هذه النظریة تعبّر عن أنهّ في عصر غيبة الإمام المعصوم
العلّامة   ذهب  وقد  والاجتماعية.  الدينية  الانحرافات  دون  الحيلولة  أجل  من  للشرائط،  جامع  فقيهٌ 
النائيني في کتابه تنبيه الأمة وتنزیه الملة إلى أنّ ولاية الفقيه تمثلّ بديلًا عن الإمامة في زمن الغيبة،  

 . 2قه ينبغي أن يتولّى قيادة المجتمع وأنّ الفقيه العادل المتضلعّ في الف
کما أکّد آية الله الخميني في کتاب ولاية الفقيه أنّ الفقيه العادل، إلى جانب امتلاکه الکفاءة 
العلمية والصفات الأخلاقية، يجب أن يضطلع بدور القيادة للمجتمع، بحيث یسُاق المجتمع في مسار  

رى أنهّ من دون ولاية الفقيه، لا يمكن للمجتمع الديني  الشریعة، ویصل الناس عبره إلى العدالة. وی
 . ٣أن یحقق أهدافه، لأنّ القيم الإسلامية في السياسة والمجتمع لن تكون ثابتة بغير قيادة الفقيه 

 
 . 214، ص 8: ج. المغني1
 . 87، ص1: ج. تنبيه الأمة وتنزیه الملة2
 . 54: ص. ولاية الفقيه٣



196     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 والمناقشة التحليل 
تُجسّد ولاية الفقيه، بوصفها مفهوماً أساسياً في الفقه الإمامي، مزيجاً من الحكم الديني والقيادة  
الروحية. فهي تؤکد ضرورة وجود فقيه عادل عارف بالأحكام الشرعية علی رأس السلطة، لتوفير توازن  

الفقيه مرجعاً دينياً وسياسياً في آنٍ واحد،   يعُدبین تنفيذ الشریعة ومتطلبات المجتمع. في هذا المنظور، 
یة ولاية الفقيه تماماً دور الناس یستمد سلطته من الولاية الإلهية ونيابة الإمام المعصوم. ولا تنفي نظر 

نشوء صيغة خاصة من  إلى  أفضى  ما  وهو  واجباً،  أمراً  الفقيه  قيادة  لکنها تجعل  الحاكم،  تعيین  في 
 الديمقراطية الدينية في الفقه الإمامي. 

 الإمامة والمشروعية الإلهية   (2
شروعية الإلهية للحكم.  تُعدّ نظریة الإمامة أصلاً محوریاً آخر في الفقه الإمامي، إذ تؤکد الم 

إلى التنصيب الإلهي، حيث   العام، بل  إلى الاختيار  الشرعية  نظر الإمامية، لا تستند  فمن وجهة 
يُعینَّ الإمام من قبل الله تعالى لقيادة المجتمع الإسلامي. وقد صّرح الشيخ المفيد في کتابه الإرشاد  

تلکون العصمة والعلم الإلهي الذي يجعلهم  يم   بأنّ الإمامة منصب إلهي، وأنّ الأئمة المعصومین 
 . 1مؤهلین لقيادة الأمة 

کذلك تناول العلّامة الحلّي في کتابه نهج الحق وکشف الصدق هذه المسألة، ورأى أنّ الإمامة شأن  
أنّ الإمام، بما له من ارتباط بالعلم الإلهي وقدرة علی الهداية   يرى إلهي يتجاوز الاختيار البشري. فهو 

 الروحية، يملك المشروعية الإلهية التي تخوّله قيادة المجتمع. 

 المناقشة والتحليل 
تلعب مسألة الإمامة والمشروعية الإلهية دوراً محوریاً في تحديد الشرعية السياسية في الفقه  
الإمامي. فالنظریة ترى أنّ الإمامة منصب بالتنصيب لا بالانتخاب، وتقدّمها باعتبارها الضمانة  

وفق   –لسياسية  للالتزام بالمبادئ الإسلامية. وبما أنّ الإمام منصوب من الله تعالى، فإنّ الشرعية ا 
مستندة إلى التأييد الإلهي لا إلى إرادة الناس. ورغم أنّ هذا المبدأ يقيّد إمكان التدخل    - هذا الفهم 

الحفاظ علی   یسُهم في  الدينية،  الشرعية  تأکيد  بما يضعه من  أنّه  إلا  للشعب في الحكم،  المباشر 
الديمقر  من  صيغة  يقدّم  فإنّه  ثمّ  ومن  الإسلامي.  المجتمع  الأسس  وحدة  علی  قائمة  الدينية  اطية 

 الإلهية، مع ترکيز خاص علی صون الشریعة. 
 

 . 174، ص1: جعلی العباد. الإرشاد في معرفة حجج الله 1



 197       .....................................................................................      الديمقراطية الدينية في الآراء الفقهية عند أهل السنة والإمامية  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 العدالة في الفقه الإمامي (3
تعُدّ العدالة في الفقه الإمامي أحد الشروط والمبادئ الأساسية لأي نوع من أنظمة الحكم الديني.  

ع بصورة صحيحة وحماية  فالإمامية ترى أنّ الحاكم يجب أن يكون عادلًا كي يتمكّن من قيادة المجتم 
حقوق الناس. وقد ذکر الشهيد الأول في اللمعة الدمشقية أنّ العدالة شرط لازم لقيادة المجتمع الإسلامي،  

. کما أشار آية الله مطهري في کتابه العدل  1وأنّ أي حکومة تفتقر إليها لا يمكن أن تتمتع بشرعية دينية 
لامي، مؤکداً أنّ العدالة من الأصول الجوهریة في الإسلام، وأنّ  الإلهي إلى أهمية العدالة في الحاكم الإس 

 . 2قيادة المجتمع من دونها لا تفقد مشروعيتها فحسب، بل تؤدي إلى انحراف عن الأهداف الإسلامية أيضاً 

 والمناقشة التحليل 
تم  فهي  الدينية.  الديمقراطية  تحقيق  في  محوریاً  موقعاً  الإمامي  الفقه  في  العدالة  المعايير  تحتل  أحد  ثل 

الأساسية لاختيار القائد وشرعية الحكم، وتوفّر انسجاماً بین الحكم الديني وحقوق الناس. إنّ تأکيد العدالة  
بوصفها مبدأ شرعياً واجتماعياً يضمن أن یحظى الحكم الإسلامي بشرعية دينية، مع مراعاة حاجات وحقوق  

زماً لأي نظام حكم ديني، حيث تجمع بین المبادئ الإلهية  الشعب. ومن هذا المنطلق تطُرح العدالة شرطاً لا 
 وتطلعات الناس، لتفضي في النهاية إلى صياغة نموذج من الديمقراطية الدينية يقوم علی أساس العدالة. 

 الرضا والمشارکة الشعبية  (4
شارکة الشعبية  إلى جانب ولاية الفقيه والإمامة الإلهية، يولي الفقه الإمامي أهمية لمسألة الرضا والم

أيضاً. فقد أکّد الإمام الخميني في کتاب صحيفة الإمام أنّ دور الشعب في الحكم الإسلامي ذو شأن  
کبير، وأنّ الحاكم الإسلامي يجب أن یسع إلى کسب الرضا العام. وهو يرى أنّ دعم الناس للحكم  

 .٣الإسلامي من أهم عوامل استمراره 
الطباطبائ في تفسير الميزان أنّ الإسلام يمنح مكانة بارزة لرضا الناس، وأنّ  کما أوضح العلّامة  

الحكم ينبغي أن يعمل لتحقيق رفاهية المجتمع ورضاه. ویرى أنّ مشارکة الشعب في الحكم الإسلامي  
 .4تعني تأييد المبادئ الشرعية، وأنّ غياب رضا الناس یحرم النظام الإسلامي من شرعية مکتملة 

 
 . 45، ص 2: ج. اللمعة الدمشقية1
 . 198: ص. العدل الإلهي2
 . 141، ص10: ج. صحيفة الإمام٣
 . 211، ص4: ج. تفسير الميزان4



198     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 والمناقشة يل التحل
الدين   بین  التفاعل  تعزیز  نحو  اتجاهاً  الإمامي  الفقه  الشعبية في  والمشارکة  الرضا  مبدأ  يُظهر 
العام   فالرضا  الإسلامي.  وتقویة شرعية الحكم  ترسيخ  الركائز الأساسية في  ویُعدّ من  والجماهير، 

نّ تطلعاتهم تجد مكانها في إطار  يُبرز أنّ الناس یشكّلون عاملاً رئيسياً في دعم النظام واستمراره، وأ 
الديمقراطية   من  نموذج  يرسم ملامح  الشعبي  والرضا  الدينية  القيادة  بین  التفاعل  هذا  الحكم. 
الدينية في الفقه الإمامي، يمنح وزناً للرأي العام ولدعم الناس، ویتيح مساحة لمشارکتهم الفاعلة  

 ضمن حدود المبادئ الشرعية. 

 السني والإمامي في الدیمقراطية الدینية  ین مقارنة آراء الفقه .ج
یستند كل من الفقه السني والفقه الإمامي إلى مصادره الدينية لتوضيح أسس محددة للديمقراطية  
يتم   يلي،  فيما  الناس.  ودور  السياسية  للشرعية  مقاربتهما  في  جوهریة  فروقاً  هناك  أنّ  غير  الدينية، 

والاختلاف بین هذين المدرستین فيما يتعلق بالديمقراطية الدينية، مع تقديم  استعراض أوجه التشابه  
 تحليل شامل لهذه الأسس. 

 أوجه التشابه 

 الاهتمام بدور النخب في الحکم  (1
كلا المدرستین توليان اهتماماً لدور النخب بوصفها عاملًا أساسياً في الشرعية السياسية والدينية.  

شورى )التشاور مع أهل الحل والعقد( والبيعة من قبل النخب عوامل رئيسية  ال  تعُدففي الفقه السني،  
في إضفاء الشرعية علی الحاكم. أما في الفقه الإمامي، فتستند ولاية الفقيه علی إجماع ورأي النخب  

 الحوزویة، مع مراعاة الشروط الخاصة للفقيه المؤهل، بوصفها قيادة دينية. 

 بية دور الرضا والمشارکة الشع  (2
كلا المدرستین تعترف بأهمية رضا الناس ومشارکتهم کعنصر مؤثر في استقرار وقبول الحكم  
قبل   للحاكم من  والولاء  العام  الرضا  أشكال  البيعة شكلاً من  تُعدّ  السني،  الفقه  ففي  الإسلامي. 

ن خلال  المجتمع )عن طریق ممثلي النخب(. أما في الفقه الإمامي، فالتأکيد علی رضا ودعم الناس م 
ضروري   کعامل  الشعبي  الدعم  يُبرز  الطباطبائ  والعلّامة  الخميني  الإمام  مثل  شخصيات 

 لاستمراریة الحكم الديني. 



 199       .....................................................................................      الديمقراطية الدينية في الآراء الفقهية عند أهل السنة والإمامية  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 تأكيد العدالة کأساس للحکم الدیني  (3
العدالة في كلتا المدرستین أحد المعايير الأساسية لشرعية الحكم الإسلامي. ففي الفقه السني،    تعُد

 إطار الإجماع والتعاون بین النخب بهدف منع الظلم والاستبداد. أما في الفقه الإمامي، تفُسرَّ العدالة في
فتُعدّ العدالة شرطاً ضروریاً للحاكم الإسلامي، وأي انحراف عنها يفُضي إلى فقدان الشرعية الدينية  

 والسياسية للحكم. 

 أوجه الاختلاف 

 ة الشرعية الدینية والإلهية مقابل الشرعية العرفي  (1
شرعية   تقوم  الإمامي،  الفقه  ففي  بالشرعية.  يتعلق  المدرستین  بین  الجوهریة  الاختلافات  أحد 

في زمن    الحكم أساساً علی التنصيب الإلهي وولاية الفقيه، التي تعمل نيابة عن الإمام المعصوم
الحل   )أهل  المجتمع  نخب  بین  والشورى  البيعة  من  الشرعية  فتسُتمد  السني،  الفقه  في  أما  الغيبة. 

 والعقد(، ولا تحتاج إلى تنصيب إلهي، بل تعتمد علی التفاهم والإجماع بین النخب. 

 دور الناس المباشر في اختيار الحاكم   (2
ولي الفقيه؛ ویفُهم ذلك علی أنهّ  البر البيعة مع  الناس دوراً غير مباشر ع  يؤديفي الفقه الإمامي،  

موافقة النخب الدينية لتحقيق الشرعية الإلهية، مع استمرار التأکيد علی رضا الناس. في المقابل، في 
الفقه السني، يكون دور الناس المباشر في اختيار الحاكم محدوداً، إذ تبُرم البيعة فقط من قبل النخب  

 مباشر في اختيار الحاكم أو إضفاء الشرعية عليه.  بنحولا یشارك الناس  يه،وعلنيابة عن العموم، 

 الاختلاف في مفهوم الإمامة والولایة (3
باعتباره   الإمام  إلى  ينُظر  الإلهية، حيث  الشرعية  ذو جذور في  الإمامي مفهوم  الفقه  الإمامة في 

ولاية الفقيه. أما في الفقه السني،  منصوباً من الله، ویفُسرَّ ذلك خصوصاً في عصر الغيبة من خلال  
مباشرة  صلة  دون  والشورى،  البيعة  عبر  شرعيته  يكتسب  الإسلامي  المجتمع  قائد  بمعنى  فالإمام 
بالتنصيب الإلهي، ویؤکد هذا الرأي أنّ الحاكم السياس ليس معصوماً، بل هو إنسان عادي يتحمل 

 مسؤولياته في المجتمع. 



200     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 والمناقشة التحليل 
المنظور الديني، یسع كل من الفقه السني والفقه الإمامي إلى إقامة هيكّ حكم ديني يربط من  

المبادئ الدينية بمتطلبات المجتمع. غير أنّ الفروق الجوهریة في المنهجية والمقاربة بین هذين الرأيین  
 تنُتج تعریفات مختلفة للديمقراطية الدينية. 

حكم یستند إلى مبادئ الشورى والبيعة والإجماع، مع    من جهة، یسع الفقه السني إلى إقامة
مشارکة النخب لإضفاء الشرعية علی الحاكم. ورغم أنّ هذا المذهب يولّي اهتماماً لرأي النخب، إلا  

 أنهّ يبتعد عن فکرة الديمقراطية المباشرة، ویقتصر دور الشعب علی تأييد النخب فقط.
وع الديمقراطية الدينية من خلال دمج نظریة ولاية  من جهة أخرى، يتناول الفقه الإمامي موض 

ولي  ال الفقيه وتأکيد ضرورة رضا الشعب، ليبني بذلك هيكلية ديمقراطية دينية تقوم علی القيادة الدينية ) 
الفقيه(. في هذا المنظور، يجب علی الفقيه العادل، الذي ينُصب نيابة عن الإمام المعصوم، أن يولي اهتماماً 

لكّ  الأساسية  متوازناً  الركائز  أحد  تعُدّ  العدالة  لأن  ونظراً  المجتمع.  واحتياجات  الشرعية  المبادئ   من 
 للشرعية الدينية والاجتماعية في الفقه الإمامي، فإن ولاية الفقيه مشروطة بالالتزام بهذا المبدأ.

مامي، تقدّم  تظُهر هذه الاختلافات أنّ الديمقراطية الدينية، من منظور كل من الفقه السني والإ 
نموذجاً لربط الدين بالشعب، غير أنّ الفقه الإمامي یخلق نوعاً من التوازن بین الدين والمشارکة العامة 
من خلال الترکيز علی دور الشعب المباشر ودعمه للقيادة الدينية. في المقابل، يظهر الفقه السني مقاربة 

لنخب، مع الترکيز علی التضامن الاجتماعي  أکثر عرفية، حيث يعرّف المشارکة الشعبية ضمن إطار ا
 ومنع الاستبداد في هيكّ السلطة. 

 الاختلاف بین الدیمقراطية الدینية والدیمقراطية الحدیثة   .د
يلي مع  فيما  التقليدية،  والديمقراطية  الدينية  الديمقراطية  بین  الجوهریة  الفروق  تناول  يتم   ،

 .والمناقشةلى جانب التحليل  استعراض الاختلافات في الأسس وبنية الحكم، إ

 الفرق في أسس الشرعية   (1

 الدیمقراطية 
تمُنح سلطة الحكم   بعبارة أخرى،  الشعب.  تسُتمد شرعية الحكم من  الديمقراطي،  النظام  في 
يوفر   الاختيار  وهذا  الشعب،  قبل  من  مباشر  غير  أو  مباشر  اختيار  طریق  عن  مجموعة  أو  لشخص 



 201       .....................................................................................      الديمقراطية الدينية في الآراء الفقهية عند أهل السنة والإمامية  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

المنظور، يعُد الشعب المصدر الرئيسي للشرعية والمحدد النهائ  الشرعية اللازمة للحكم. من هذا  
لمصير الحكم. يؤکد جان جاك روسو في کتابه "العقد الاجتماعي" أنّ »السيادة المطلقة للشعب، وهم  

 . 1الذين یحددون سلطة الحاكم«

 الدیمقراطية الدینية 
، مع الالتزام بالقوانین الشرعية. وبناءً  تعالى   الديمقراطية الدينية أن الشرعية تأتي من الله   ترى في المقابل،  

عليه، يجب أن تكون القوانین والقيادة مستندة إلى التعاليم الدينية، ویقوم الفقهاء المؤهلون، بصفتهم ممثلین  
 ميني في کتابه "ولاية الفقيه":  آية الله الخ   قال دينيین، بدور أساس في إضفاء الشرعية علی الحكم.  

والفقيه العادل يحکم   ،ونيابة عن الأئمة المعصومین  تعالى ولایة الفقيه قائمة من قبل الله
 .2الشریعة مراعاة مع بالعدل 

 والمناقشة حليل الت
في   التقليدية  والديمقراطية  الدينية  الديمقراطية  بین  الأساس  الفرق  يكمن  المنظور،  هذا  من 

الشعب المصدر الرئيسي للشرعية وله الحق في تحديد    يعُدعية؛ ففي الديمقراطية الحديثة،  مصدر الشر
مصير الحكم، أما في الديمقراطية الدينية، فتأتي الشرعية من الله، ویشارك الناس ضمن الإطار الديني 

الش فيه  یشارك  مرکباً،  نظاماً  الدينية  الديمقراطية  تعُد  لذلك،  الفقهاء.  إشراف  ولكن  وتحت  عب، 
 شرعية الحكم مرتبطة بالقوانین الإلهية. 

 الفرق في الحریة والاختيار   (2

 الدیمقراطية 
تقوم الديمقراطية علی مبدأ الحریة، حيث يتمتع الأفراد بحریة التعبير والفکر والاختيار. وتتيح  
هذه الحریات للناس التعبير عن آرائهم حول الحكم والمشارکة المباشرة في اتخاذ القرارات الحکومية.  

 ول:  یشير جون لوك في "رسالتین عن الحکومة" إلى دور الحریة في إنشاء حكم شرعي ویق
 .3لأي حکومة أن تنتزعه من الأفراد  ینبغالحریة حق طبيعي، ولا 

 
1 .The Social Contract :158، ص1ج . 
 . 29: ص. ولاية الفقيه2
٣ .Two Treatises of Government :208ص  2ج . 



202     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 الدیمقراطية الدینية 
في المقابل، يجب أن تتوافق الحریة الفردية والاجتماعية في الديمقراطية الدينية مع قوانین الشریعة،  

الح تقُيد  أخرى،  وبعبارة  والأخلاقية.  الدينية  الأطر  ضمن  الفردية  الحریات  الفردية وتقتصر  ریات 
 بالالتزام بالمبادئ والأحكام الدينية. يؤکد العلامة الطباطبائ في تفسيره "الميزان": 

 .1الحریة في الإسلام حق طبيعي، ولکن يجب الالتزام بأحكام الله لتجنب الانحراف

 والمناقشة حليل الت
ل الحریة هو أنّ الحریة في الديمقراطية  الفرق الأساس بین الديمقراطية الدينية والديمقراطية الحديثة في مجا 

الدينية محدودة ضمن الحدود الدينية، وأي حریة خارج هذا الإطار لا يمكن قبولها. ویرى العديد من الخبراء أنّ  
 مقيدة.   يرونها هذه القيود الدينية تضمن الالتزام بالقيم والأخلاق الإسلامية في المجتمع، رغم أنّ بعض الأفراد قد  

 الشعب في اختيار الحاكمدور   (3

 الدیمقراطية 
مباشر أو    بنحوفي الديمقراطية، یحدد الشعب حكامهم من خلال انتخابات حرة وعادلة، سواء  

غير مباشر. ویُعد مبدأ الانتخاب الحر أحد الركائز الأساسية للديمقراطية، حيث يتيح للشعب تغيير  
 :لن: الديمقراطية هيحكامه في كل دورة انتخابية. وکما قال إبراهام لنکو

 .2ومن أجل الشعب للشعبحکم الشعب 

 الدیمقراطية الدینية 
ولي الفقيه، بل یشارك  الفي المقابل، لا تتيح الديمقراطية الدينية مشارکة مباشرة للشعب في اختيار  

في  غير مباشر من خلال المجالس الدينية والممثلین المنتخبین )مثل مجلس خبراء القيادة(    بنحوالناس  
  ميا يلي:اختيار الحاكم. يوضح آية الله جوادي آملي في کتابه "ولاية الفقيه والديمقراطية" 

خلال   من  شرعي  کقائد  العادل  الفقيه  ویُنتخب  الإلهية،  الشریعة  یمثل  الفقيه  ولایة  نظام 
 .3اختيار غير مباشر من قبل الشعب 

 
 . 142ص  9ج: . تفسير الميزان1
2 .The Collected Works of Abraham Lincoln :24 - 2٣ص  7ج . 
 . 110ص:  )ولاية الفقيه والديمقراطية( ولايت فقيه و دموکراسی. ٣



 203       .....................................................................................      الديمقراطية الدينية في الآراء الفقهية عند أهل السنة والإمامية  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 والمناقشة حليل الت
وفقًا لهذه الرؤى، تحدد الديمقراطية الدينية دور الشعب في اختيار الحاكم بشكّ محدود مقارنة  
بالديمقراطية التقليدية. ویرجع ذلك إلى تأکيد المكانة الدينية والشریعة، حيث لا تمنح الشعب سلطة  

 ددة. مباشر، بل یُحدد دورهم في إطار ديني ومع آليات مح بنحو كاملة في اختيار القائد 

 هيكل الحقوق والقوانین  (4

 الدیمقراطية 
العامة،   والاتفاقيات  الاجتماعية  العقود  بناءً علی  الديمقراطي  النظام  والحقوق في  القوانین  تسُنّ 
الظروف   تغير  حسب  القوانین  تعديل  للمجتمع  المرونة  هذه  وتتيح  وتطویرها.  تعديلها  ویمكن 

يمقراطية مبادئ عامة وعالمية، ولا تحتاج إلى التوافق مع  حقوق الإنسان في الد تعُدوالاحتياجات. کما 
  ما يلي:دين محدد. يؤکد توماس هوبز في کتابه "الليفياتان" 

 .1، وشرعيتها تنبع من الاتفاق العام الناسالقوانین تبُنى علی العقود بین 

 الدیمقراطية الدینية 
لمبادئ الدينية والأحكام الشرعية، ویقتصر  في الديمقراطية الدينية، تُحدد القوانین والحقوق وفقًا ل

 ما يلي:التغيير علی ما يتوافق مع الشریعة. یشير العلامة محمد باقر الصدر في کتابه "اقتصادنا" إلى 
النظام الإسلامي یقوم علی المبادئ الإلهية الثابتة، والأحكام الدینية تشكّل أساس الحقوق والقوانین 

 .2في المجتمع الإسلامي 

 والمناقشة حليل الت
الفرق الرئيسي هنا يكمن في المرونة وقابلية تعديل القوانین. ففي الديمقراطية، القوانین قابلة  
إطار  ضمن  القوانین  تظل  أن  يجب  الدينية  الديمقراطية  في  بينما  العصر،  احتياجات  لتلبية  للتغيير 

ذا يؤدي إلى قوانین أقل مرونة،  الأحكام الدينية، وأي تعديل يجب أن یحافظ علی المبادئ الشرعية. ه
 لکنها من ناحية أخرى أکثر ثباتاً وتوافقًا مع القيم الدينية. 

 
1 .Leviathan٣12ص 1: ج . 
 . 89ص  1: ج. اقتصادنا 2



204     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 نتيجة البحث 

تظُهر نتائج هذا البحث حول الديمقراطية الدينية في آراء الفقهاء من أهل السنة والشيعة الإمامية  
ية المشارکة الشعبية وتوافق  أن كلا المدرستین الإسلاميتین، رغم اختلاف منهجياتهما، تؤکدان أهم

 الحكم مع المبادئ الدينية. 
في فقه أهل السنة، ترُکز المشارکة عبر الشورى والبيعة والإجماع علی دور النخب باعتبارهم ممثلي  

والعقد(، وهو ما یختلف  تسُالمجتمع الإسلامي، و )أهل الحل  تمد شرعية الحكم من إجماع النخب 
مباشر في اختيار الحاكم، وتكون    بنحوجوهریًا عن مفهوم الديمقراطية الحديثة؛ إذ لا یشارك الناس  

 المشارکة غير مباشرة.
الشرع تأکيد  مع  الدينية،  للديمقراطية  خاصًا  نموذجًا  الإمامي  الفقه  يقدّم  المقابل،  الإلهية  في  ية 

الفقيه العادل    يؤديوالتعيین الديني للحاكم، من خلال ولاية الفقيه ودعم الشعب. في هذا النموذج،  
باعتباره ممثلًا دينيًا، ویؤکد الإمامية الدور المباشر للشعب في دعم القيادة الدينية، لا سيما    دورًا محوریًا 

 اسيًا لبقاء شرعية الحكم الديني. ضمن إطار الرضا العام والعدالة، ویعد هذا شرطًا أس
کما يؤکد كلا المذهبین ضرورة تحقيق العدالة؛ ففي فقه أهل السنة، تعُرّف العدالة أکثر ضمن إطار  

 الفقه الإمامي شرطًا ضروریًا للقيادة الدينية وشرعية الحاكم.   يراها عدالة النخب ومنع الاستبداد، بينما  
إلى أنه رغم الاختلافات الجوهریة، یستفيد كلا المذهبین من    وتشُير النتائج المقارنة لهذا البحث 

مبادئ الديمقراطية الدينية، ویعالجان بتوجهات مختلفة مسألة التوافق بین القيم الدينية ومتطلبات  
الشعب. کما تساهم هذه الاختلافات من الناحية النظریة في تعميق الفهم لمفهوم الديمقراطية الدينية  

 لإسلامية، وتدعم دراسة وتعزیز الوحدة والتماسك بین المفکرین الإسلاميین. في المجتمعات ا
 
 
 

  



 205       .....................................................................................      الديمقراطية الدينية في الآراء الفقهية عند أهل السنة والإمامية  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 مصادر البحث 

 أ. المصادر الفارسية 
 . القاهرة: دار المعرفة. 4م(. فتح الباري شرح صحيح البخاري. ط1997ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي. ) .1
 . بيروت: دار الفکر. 2المقدمة. ط م(. 2004ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد. ) .2
 . بيروت: دار الکتب العلمية. 2م(. المغني. ط2002ابن قدامة، عبد الله بن أحمد. ) .3
پور. طهران: شرکة  الفارس آریان–م(. المعجم الإنجليزي 200٣هـ ش /  1٣82پور كاشاني، هما. )پور، منوچهر و آریانآریان .4

 الکتب الجيبية. 
5. ( الله.  عبد  آملى،  /  1٣81جوادي  عدالت م(.  2002هـ ش  و  فقاهت  ولايت  فقيه؛  الفقه    ولايت  ولاية  الفقيه؛  )ولاية 

 والعدالة(. قم: مرکز نشر إسراء. 
6.  ( الله.  عبد  آملى،  دموکراسی م(.  1989جوادي  و  فقيه  ط   ولايت  والديمقراطية(.  الفقيه  قم:  2)ولاية   .

 مرکز نشر إسراء. 
 . طهران: مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام خميني. 5م(. ولاية الفقيه. ط1981خميني، روح الله. ) .7
 . طهران: مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام خميني. ٣م(. صحيفة الإمام. ط1990خميني، روح الله. ) .8
 م(. معجم دهخدا. طهران: مؤسسة معجم دهخدا. 1998 هـ ش /1٣77دهخدا، علي أکبر. ) .9

10.  ( محمد.  بن  مرتضى  /  1406زبيدي،  الکویت:  1986هـ ق  القاموس.  جواهر  من  العروس  تاج  م(. 
 وزارة الإعلام. 

 . بيروت: دار الفکر. 2م(. الأم. ط1990هـ ق / 1410شافعي، محمد بن إدریس. ) .11
 ة. قم: دار النشر الإسلامي. م(. اللمعة الدمشقي 1987شهيد أول، محمد بن مكي. ) .12
 م(. أصول الفقه. بيروت: دار الکتب العلمية. 198٣هـ ق / 140٣شوكاني، محمد بن علي. ) .13
. قم: المؤتمر العالم لإحياء  2م(. الإرشاد في معرفة حجج الله علی العباد. ط 1982شيخ مفيد، محمد بن محمد. )  .14

 ذکرى شيخ مفيد. 
 . بيروت: دار التعارف. م(. اقتصادنا 1971صدر، محمد باقر. ) .15
 . قم: نشر إسماعيليان. 4م(. تفسير الميزان. ط 1974طباطبائ، سيد محمد حسین. ) .16
 . قم: دار النشر الإسلامي. 4م(. تفسير الميزان. ط 1974طباطبائ، سيد محمد حسین. ) .17
 م(. المستصف من علم الأصول. بيروت: دار الفکر. 1986غزالي، محمد بن محمد. ) .18
 م(. الأحكام السلطانية. القاهرة: دار الحکمة. 198٣بن محمد. )ماوردی، علي  .19
 . طهران: نشر صدر. 2م(. العدل الإلهي. ط1970مطهري، مرتضى. ) .20
 م(. المعجم الفارس معین. طهران: أمير کبير. 2002هـ ش /  1٣81معین، محمد. ) .21
 مکتبة أمير کبير. . طهران: ٣م(. تنبيه الأمة وتنزیه الملة. ط 1979نائيني، محمد حسین. ) .22

 ب. المصادر الإنَليزیة 
1. Heywood, Andrew. (2016). Politics (4th ed.). London: Palgrave Macmillan.  
2. Lincoln, Abraham. (1953). The Collected Works of Abraham Lincoln (Vol. 7, pp. 23-24). 
New Brunswick: Rutgers University Press.  



206     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

3. Locke, John. (1689). Two Treatises of Government (3rd ed.). London: 
Awnsham Churchill. 
4. Hobbes, Thomas. (1651). Leviathan (Vol. 1, 5th ed.). Oxford: Clarendon Press. 
5. Rousseau, Jean-Jacques. (1762). The Social Contract. Paris: Garnier Press. 

 
 
 
 


