
 

 إعادة قراءة الفکر السياسي لأحمد بن حنبل وعلاقته بالدیمقراطية الدینية 
  1زهراء ضيائي

 خلاصة البحث  
يهدف هذا المقال إلى إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بمفهوم الديمقراطية  
عناصر   ثلاثة  علی  تأکيده  خلال  من  الحديث،  أهل  شخصيات  أبرز  أحد  حنبل،  بن  فأحمد  الدينية. 

 تأثير بالغ في  أساسية هي: شرعية الخلافة، الصمت السياس، وسلطة العلماء وهيمنتهم، لم يكن له
أيضًا لاهوتاً سياسيًا   بل أسّس  السنة فحسب،  تعاليم رسمية لدى أهل  السياسية إلى  المواقف  تحویل 

الدينية   الديمقراطية  فإن  أخرى،  ومن جهة  السنية.  السياسية  البنية  داخل  نظریة  –خاصًا  بوصفها 
عية والمشروعية علی الحكم  تسع في مواجهة الاتجاهات التقليدية إلى إضفاء الشر -سياسية حديثة

عبر تقديم قراءتین: منهجية وقيمية. وفي هذا السياق يطرح البحث سؤالًا محوریًا: ما هي طبيعة العلاقة  
بین الفکر السياس لأحمد بن حنبل ممثلًا للتيار التقليدي السني، وبین منظومة الديمقراطية الدينية؟  

لتحليلي، وإلى جانب تحليلها الدقيق لأفكار أحمد بن حنبل  تعتمد هذه الدراسة علی المنهج الوصفي ـ ا
السياسية ونظام الديمقراطية الدينية، تعمل علی المقارنة بین فکر أحمد وأصول الديمقراطية الدينية في  
الأدبيات المعاصرة. تشير النتائج إلى أنّ إعادة القراءة الدقيقة للفکر السياس لأحمد بن حنبل وتحليل  

لمتعلقة بفکرة الجماعة، والشرعية، وضرورة وجود الحاكم، ووجوب أصل الحکومة، وهي  مفاهيمه ا
المفاهيم التي شكّلت أضلاع البنية الهندسية للاهوت السياس لديه، تهيّئ ظروفًا يمكن أن تفضي إلى  

ضوح  تحقيق الديمقراطية الدينية بوصفها شكًلا للحكم ومنهجًا في إدارة السلطة. وهذا الأمر يدل بو
علی ما ينطوي عليه فکر أحمد بن حنبل من طاقات فکریة يمكن أن تستجيب لحاجات المجتمعات  
هذين   بحث  أنّ  إلى  الدراسة  وتخلص  الدينية.  الديمقراطية  مبادئ  ذلك  في  بما  المعاصرة،  الإسلامية 

ا الأدبيات  إثراء  في  فقط  یساهم  لا  والحداثة  التقليد  ثنائية  إطار  في  الفکریین  لسياسية  النسقین 
الإسلامية، بل يمكن أن يقُدّم أيضًا نموذجًا نظریًا لنمو الفکر السياس في الدول الإسلامية الحديثة،  

 بما یحقق التوازن بین المبادئ والتعاليم الدينية وبین الحاجات الأساسية للإنسان المعاصر. 
 ت السياس، الشورى. : أحمد بن حنبل، الديمقراطية الدينية، الشرعية، الصمالكلمات الرئيسة

 
جامعة  1 الهدى،  بنت  العالي  التعليم  مجمّع  الإسلامي،  الكلام  علم  في  دکتوراه  طالبة  إيران..  ـ  قم  العالمية،   المصطف 

1362114@gmail.com 

mailto:1362114@gmail.com


208     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 المقدمة 
أنه  المعلوم  أکثر من    من  الحاضر  الوقت  العالم  1,6يوجد في  السنةّ    ،مليار مسلم في  أهل  یشكّّ 

أغلبيتهم. وعلی الرغم من اختلاف وجهات النظر في کثير من القضايا الدينية، إلا أنهّم توصّلوا إلى 
ن بین المذاهب السنية، فإنّ المذهب الوحيد الذي  السياسية المهمّة. وم  - توافق في الموضوعات الدينية  

كان لمواقفه السياسية تأثير مباشر في تحویلها إلى تعاليم رسمية لدى أهل السنّة هو مذهب أحمد بن  
العباسية   الخلافة  عصر  ففي  وسياسية    الملآن حنبل.  عقائدية  بتحديات  والمصحوب  بالاضطرابات، 

  لمقاومةعن المبادئ الدينية والتعاليم الإسلامية، وقدّم نموذجًا  متعدّدة، تصدّى أحمد بن حنبل للدفاع
 التيارات السياسية، الأمر الذي أدّى إلى نشوء أفكار سياسية مميزة في الوسط السني.

إنّ أفكاره لم تكن مؤثرة في زمانه فقط، بل ترکت أثرًا عميقًا علی الحركات الفکریة والسياسية  
التي جاءت بعده أيضًا. ومع ذلك، فإنّ إعادة قراءة هذه الأفكار في العصر الراهن، ولا سيما فيما يتعلقّ  

فإنّ فهم الفکر السياس بعلاقتها بالديمقراطية الدينية، تعُدّ ضرورة لا يمكن إنكارها. ومن هنا،  
أساسيًا لفهم اللاهوت السياس لأهل السنّة عمومًا. فقد أکّد مبادئ كالعدالة،    يعُدلأحمد بن حنبل  

السياسية، وإعادة قراءته   والشورى، وضرورة وجود الحکومة والحاكم، وطرح نموذجًا من المشارکة 
 بما في ذلك الديمقراطية الدينية.  شكّّ أساسًا لتفسير بعض النظم السياسية، تاليوم يمكن أن 

إنّ نظام الديمقراطية الدينية، بوصفه نظریة سياسية ونتاجًا لفهم متقدّم ومتجدّد للفکر السياس 
الإسلامي بما یشمل الفقه السياس وعلم الكلام، یسع إلى ربط المبادئ الإسلامية بالمفاهيم الحديثة  

انبثاق    هذا المجال لأول مرة في عصر غيبة المعصوم   للمشارکة العامة وسيادة الشعب. وقد أتيح مع 
وانتصار الثورة الإسلامية المجيدة. فهذا النظام لا يهدف فقط إلى الحفاظ علی القيم الدينية في إدارة  

 المجتمع، بل يؤکد الدور الفاعل للشعب في تحديد مصيره السياس أيضًا.
إضافة إلى فهم    -د بن حنبل، من جهة، يكشفوفي هذا الإطار، فإنّ التفسير الصحيح لفکر أحم

للإسلام السياس  للتاریخ  المجتمعات   -أفضل  لحاجات  الاستجابة  في  السياس  فکره  طاقات  عن 
مصدرًا مهمًا لتفسير مبادئ الديمقراطية الدينية. ومن جهة أخرى،    عده الإسلامية المعاصرة، ویمكن  

والأهم من ذلك، إنّ تقديم قراءة منسجمة للديمقراطية الدينية تتلاءم إلى حدّ ما مع الفکر السني، لا  
الأدبيات  إغناء  في  کذلك  یساهم  بل  والشيعي،  السني  الفکرین  بین  الصلة  تعزیز  إلى  فقط  يفضي 

 مية إسهامًا ملحوظًا. وهذا ما يضاعف الحاجة إلى تناول هذه المسألة بجدّية أکبر. السياسية الإسلا



 209       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 خلفية البحث 
يمكن دراسة خلفية هذا البحث في محورین أساسيین: »أحمد بن حنبل« و»الديمقراطية الدينية«.  

التر پاتون  فمثلًا، أشار و  ، تترکّز أغلب الدراسات المنجزة حول أحمد بن حنبل علی أبحاث المستشرقین
أحمد بن حنبل أعظم قدّیس أرثوذکسي. کما تناول  محنته، وعدَّ  إلى    " أحمد بن حنبل والمحنة"في کتابه  

إغناتس غولدزیهر، في عملین له، نقد کتاب پاتون ومقالة حول الحرکة الحنبلية، حيث بحث في العلاقة  
 ياها بـ »الکنيسة المناضلة«. السياسية بین الحنابلة والدول المختلفة، واصفًا إ -الاجتماعية 

رت بعدّة دراسات مهمّة عن الحنبلية المبکّرة، وكان أهم کتبه حول الإمام أحمد جقام کریستوفر مل 
بن حنبل مخصّصًا لسيرته وأفكاره السياسية. کما ألفّ مقالتین عن المسند والزهد لأحمد بن حنبل،  

یتز فقد ألفّ کتبًا عديدة في موضوع الإمام أحمد بن  تناول فيهما أبعاد تقواه وعبادته. أما نيمرود هورو 
م(،  2002)  ( تشكّّ الحنبلية: حین تتحوّل التقوى إلى سلطة)  :حنبل والحنبلية المبکّرة، ومن أبرزها کتابه

 السياس.  - حيث حللّ شخصية أحمد بن حنبل من البعد الديني 
ابن حنبل: حياته  )  :أبو زهرة  أما أهم مؤلف بالعربية في شأن أحمد بن حنبل فهو کتاب محمد 

م(، الذي رسم فيه صورة عامة لسياسات الحقبة التي عاش فيها أحمد بن 1947)  (وعصره، آراؤه وفقهه
  ( أصول مذهب الإمام أحمد بن حنبل: دراسة أصولية مقارنة)حنبل. کما ألفّ عبد الله التركي کتاب 

 م(، تناول فيه آراء أحمد بن حنبل. 1974)
 دراسات عديدة، من أبرزها: ةالفارسي باللغةيمقراطية الدينية، کُتب وفي موضوع الد

 م(. 2016ه.ش /  1٣95بقلم علي أکبر رشاد ) « الديمقراطية القدسية»دموکراسی قدسی  
 م(. 201٣ه.ش /  1٣92)  تلبيژن حکم  «الديمقراطية والدينوقراطية»مردم سالاری و دين سالاری   

 م(. 2015ه.ش /  1٣94»الديمقراطية الدينية والعَلمانية« لعلي لاريجاني )   سکولاریزم مردم سالاری دينى و  
لكاظم   «القرآن والديمقراطية الدينية في عصر الغيبة»  قرآن و مردم سالاری دينى در عصر غيبت

 م(. 2010ه.ش / 1٣89قاضي زاده )
و مساله مشروعيت  دينى  سالاری  ا»  مردم  ومسألة  الدينية  حسن    «لشرعيةالديمقراطية  لمحمد 

   م(. 2011ه.ش / 1٣90حائري )
وقد انشغل كّل من هؤلاء المؤلفین ببحث أبعاد وماهية الديمقراطية الدينية، وصلتها بالدين، وبأساس  

 الشرعية الدينية والسياسية في نظام الديمقراطية الدينية، إضافة إلى تفسير القراءات المختلفة لها. 
لجهود العلمية في مجال الدراسات الحنبلية والديمقراطية الدينية، يتبیّن  ومن مجمل ما تقدّمه هذه ا

وتفسير   حنبل  بن  لأحمد  العام  السياس  الفکر  بمناقشة  اکتفوا  المؤلفات  هذه  في  الباحثین  أنّ 



210     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

السنة   أهل  عند  الإسلامية  الخلافة  بین  النسبة  أو  العلاقة  يدرسوا  أن  دون  الدينية،  الديمقراطية 
لأعمال  والديمقراطية   والاحترام  التقدير  إيلاء  مع  البحث،  هذا  یحاول  بينما  الشيعة.  عند  الدينية 

الباحثین السابقین، أن يعيد قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بنظام الديمقراطية الدينية،  
 ديدًا في مجاله.وهو البعد الذي لم يعُطَ حقّه في الدراسات المذکورة. ومن ثمّ، يعُدّ هذا البحث عملًا ج

 الإطار النظري 

نة لفکره السياسي  والعناصأحمد بن حنبل   (1  المکوِّ
إنّ النظریة السياسية للفقهاء المسلمین، سواء عند أهل السنّة أم الشيعة، لا يمكن فهمها من دون دراسة  

وهي السياقات التي    ، مین دقيقة لمؤلفاتهم والاطّلاع علی السياقات التاریخية التي عاش فيها كّل واحد من المتكّل 
الفکر   الترکيز علی  وبغرض  البحث،  من  القسم  هذا  وفي  الفقهي.  السياس  للاهوت  الانطلاق  نقطة  تعُدّ 

 السياس لأحمد بن حنبل، ينبغي التوقفّ عند السياقات التاریخية التي أسهمت في بلورة نظرته السياسية. 

 شرعية الخلافة  (1-1
الثاني   القرن  أواخر  حول  في  بغداد  المتكلمّین في  بین  نقاش  دار  الهجري،  الثالث  القرن  وأوائل 

ام، في وجوب الإمامة، وناقشوا  ضرورة وجود حکومة. وقد شكّ بعض المعتزلة، مثل الاعتصام والنظّ 
أنّ منشأ هذه   "وان إس"مسألة إمكانية اختيار المسلمین لزعيم أو إمام أو خليفة. ویرى المستشرق  

إلى الحرب الأهلية بین الأمین والمأمون، حيث اعتُبر أنهّ بعد مقتل الأمین علی يد المأمون النظریة يعود  
نشأت عند المعتزلة فکرة تقول إنّ »المجتمع لا یحتاج إلى حاكم أو إمام إلا في الحالات الطارئة مثل 

وهذا الطرح یختلف   الحرب«، وبالفعل صار ينُظر إلى ضرورة الحکومة علی أنهّا أهمّ من ضرورة الإمامة.
الرسول الأکرم النقاش منصباا علی ضرورة  عمّا كان سائدًا في صدر الإسلام بعد رحيل  إذ كان   ،

 الإمامة مع الحاجة إلى قائد، لا علی ضرورة وجود دولة. 
  وقد ترکت هذه المسألة أثرًا عميقًا في الفکر السياس لأحمد بن حنبل. فهو، مقتديًا بالمعتزلة، رکّز علی 

وجود الإمام أو الخليفة أمرًا بديهيًا. فقد   عدَّ ضرورة الحکومة بدلًا من ضرورة الإمامة، وربما كان ذلك لأنه 
لذا انصبّ سؤاله الأساس حول ضرورة الحکومة علی    ، كان يرى أنهّ دائمًا ما يوجد إمام أو شخص يدّعي الإمامة 
 مام يفضي إلى الفتنة، وقال لأحد تلامذته:  مسألة شرعية الخلافة ولوازمها. وكان يرى أنّ غياب الإ 
   .1الفتنة إذا لم یکن إمام یقوم بأمر الناس

 
 . 24. الأحكام السلطانية: ص  1



 211       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

إمام يتولّى شؤون الناس. لذلك كان يعتبر وجود الإمام ضرورة   الفتنة تقع حین لا يوجد  إنّ  أي 
 للأمور الدنيویة، لا للوظائف الدينية. 

 :حتی إنّ أحمد بن حنبل لم يفسّر الحديث النبوي 
  .1وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية ماتمن  

علی أنهّ يوجب وجود إمام، بل علی أنهّ يوجب البيعة للإمام القائم. ومن هذا المنطلق، يبدو أنّ فکر  
أقرب إلى العقل منه    -علی خلاف ما ذهب إليه الحنابلة اللاحقون وبقية أهل السنّة-أحمد بن حنبل  

 ورة اجتماعية لوجود الحكّام، لا إلى ضرورة دينية. إلى النصّ. فقد كان یشير إلى ضر 
والمثير للاهتمام في نظریة أحمد حول شرعية الخلافة أنهّ لم يربطها ربطًا مباشًرا بالقرآن أو السنّة،  
بل انصبّ جوهر نظریته علی ضرورة الحکومة بوصفها ضمانة لوحدة المجتمع وأمنه، معتبًرا أنّ الحکومة  

لمنفعة الناس. کما أنهّ لم يوُلِ اهتمامًا کبيًرا لطرق تعيین الخلفاء، فكان يقبل جميع الأساليب،  ضروریة 
 .2من الاختيار إلى الغصب، وربما كان ذلك بسبب موافقة الصحابة علی تلك الطرق

 وعليه، تُعَدّ شرعية الخلافة أحد الأركان الأساسية في الفکر السياس لأحمد بن حنبل. 

 مت السياسي الص  (2-1
يُعَدّ الصمت السياس أحد الموضوعات الجوهریة في فهم الفکر السياس لأهل السنّة، ولا سيّما  
بوجوب جماعة   أخرى،  بعبارة  أو  المسلمین،  اتبّاع جماعة  بنظریة  يرتبط  المفهوم  فهذا  الحنابلة.  عند 

ة الخلافة الأمویة بعد الفتنة  المسلمین. وتعود جذور هذه النظریة إلى صدر الإسلام، وخصوصًا إلى بداي
اتفاقًا مع معاویة، أدّى إلى    ه، عقد الإمام الحسن المجتبّ 41الأولى )الحرب الأهلية(. ففي سنة  

توحيد المسلمین تحت حكم معاویة. ونظرًا لأهمية هذا الحدث، عُرفت تلك السنة بـ»عام الجماعة«.  
ا لدرجة أنّ کثيًرا من المسلمین اعتقدوا بأنّ »الجماعة  وكان أثر هذا الاتفاق في المجتمع الإسلامي کبيرً 

عذاب« والفرقة  إلى  ٣رحمة  ضروریًا،  إسلاميًا  أصلًا  الجماعة  مبدأ  الحديث  أهل  بعض  عدّ  ولذلك،   .
 جانب الصلاة والإيمان. 

وقد تأثرّ أحمد بن حنبل بهذا الاتجاه لدى أهل الحديث، فدافع بقوّة عن نظریة اتبّاع الجماعة،  
اتبّاع  وحثّ  أنّ  يرى  وكان  توجيهاتها.  إلى  والإنصات  الجماعة،  وطاعة  بالسنّة،  التمسّك  علی  الناس   

 
 .11-7؛ الحسبة: ص 19. الأحكام السلطانية: ص 1
 . 2٣؛ الأحكام السلطانية: ص 81، ص  1؛ السنة: ج185، ص 2. مسائل الإمام أحمد بن حنبل: ج 2
 . 278، ص4. المسند: ج٣



212     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

المجتمع  العدالة في  أهمّ من تحقيق  المسلمین فحسب، بل هو  أنهّا  1الجماعة لا یحفظ وحدة  والواقع   .
ة الجماعة هم الخلفاء كانت المرّة الأولى التي يطُرح فيها مفهوم الجماعة في المجال السياس، وكان قاد

وحدهم. ومع ذلك، فقد تجسّدت فکرة اتبّاع الجماعة في الفکر السياس لأحمد بن حنبل في صورة  
 عقيدة الصمت السياس. 

أنّ هذه   القرآن. ومع  العباسية وقضية خلق  الدولة  ردّ فعل تجاه سلطة  السياس  الصمت  لقد كان 
 مثل السجن والتعذيب، إلا أنّها أفرزت نتيجتین أساسيتین:   العقيدة جرّت علی أحمد بن حنبل نتائج سلبية، 

الحفاظ علی أمن ووحدة المجتمع الإسلامي: فقد ساعدت عقيدة الصمت السياس عند أحمد    (1
بن حنبل علی حماية أمن ووحدة المسلمین. وسع من خلالها إلى إخفاء بوادر التمرّد عند أنصاره من  

 جتمع الإسلامي أهمّ من الطاعة المطلقة للسلف الصالح.التقليديین، مبينًا أنّ أمن الم
بل   (2 الحكام،  طاعة  علی  الناس  حثّ  علی  العقيدة  هذه  تقتصر  لم  إذ  للحكام:  الطاعة  تشجيع 

 .2جعلتهم أيضًا غير مکترثین بالسياسات القائمة بین الحكّام والرعية 
سياس لأحمد بن حنبل، حيث  الصمت السياس ثاني رکن من أركان الفکر ال  عدّ وعليه، يمكن  

 يرکّز علی أهمية الحفاظ علی وحدة وأمن المجتمع الإسلامي. 

 السلطة ونفوذ العلماء الدینيین )فصل الدین عن السياسة(  (3-1
السياس في صدر الإسلام، عزوف العلماء الدينيین عن    -من أبرز السمات في التاریخ الاجتماعي  

بعض الباحثین هذا السلوك نتيجةً    عدَّ التعاون مع الحكّام وحرصهم علی إبقاء مسافة فاصلة عنهم. وقد  
في حین رأى آخرون أنهّ ردّ طبيعي علی فساد الدول    ،٣لتأثير الفکر الشيعي في المناهج العلمية والدينية 

الخلافة   زمن  إلى  المقاومة  من  النوع  هذا  جولدتسيهر  نسب  وقد  الخاطئة.  الحكّام  لممارسات  وإدانة 
 .4س أيضًا تجنّب التواصل مع الدولة الأمویة، إذ واصل الناس في العصر العبا 

فقد كان طوال حياته یسع إلى الابتعاد عن الحكّام ما أمكن.    ، يُعَدّ أحمد بن حنبل من أبرز ممثلي هذا التوجّه 
وتشهد علی ذلك مصادر أولية نقلها ابنه صالح، وابن عمّه حنبل بن إسحاق، وتلميذه أبو بكر المَرْوذَي، الذين  

 ویمكن إجمال علاقة أحمد بن حنبل بالدولة في محورین رئيسيین:   . 5باشرین علی هذه المواقف كانوا شهودًا م 

 
 .20٣؛ التاریخ: ص ٣55، ص 10. المنصف: ج1
 . 476-475. الرسالة: ص  2

3 .The Refused Dignity: 491-95; Attitude towards government in Judaism and Islam: 210 
4  .Muslim studies: 2:47. 

 . 42-٣4. السنة: ص  5



 213       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 تجنّب أيّ نوع من العلاقة مع الحكّام  أ.
لم يقم أحمد بن حنبل بأي علاقة ودّية مع الدولة، وكان یسع لإبقاء نفسه بعيدًا عنها. ورغم أنّ  

ع من المقاومة السلبية إزاء فساد الحكّام، إلّا أنهّ لا یستند  بعض المحلّلین فسّروا هذا الابتعاد بأنهّ نو
القائل بضرورة وجود حکومة وحاكم لحفظ وحدة   السياس  النظر إلى فکره  إلى متانة کبيرة عند 

ومن المؤکّد أنّ العامل الذي دفع أحمد بن حنبل إلى مثل هذا الموقف إنما كان سياسة المأمون  ،  1المسلمین
 دينية.   -رض مرجعية مطلقة سياسية الهادفة إلى ف

تشير الدراسات التاریخية إلى أنّ المأمون، خلال فتنة )المِحْنةَ(، كان یسع عبر فرض تعاليم مثل  
"خلق القرآن" ودعمه للمعتزلة إلى ترکيز المرجعية الدينية والسياسية المطلقة في يد الخليفة، وهو ما 

الدينيین التقليديین، ومنهم أحمد بن حنبل. وقد وقف أحمد،  شكّّ تهديدًا واضحًا لاستقلال العلماء  
نية التقليدية.   بوصفه رمزًا لأهل الحديث، في مواجهة هذا التمرکز السلطوي، ودافع عن التعاليم السُّ
وتمسّکه   الدينية،  الشؤون  السلطة في  المحنة، معارضته لتدخّل  أحداث  مقاومته، خاصةً في  وتظُهر 

 لعلماء الدينيین. باستقلالية مرجعية ا
الدينية   الشرعية  تعزیز  إلى  السلطة،  بيد  أداة  الدين  جعلت  التي  بسياساته،  المأمون  سع  لقد 
للخلافة. غير أنّ مقاومة أحمد بن حنبل أدّت إلى بروز مكانة العلماء الدينيین باعتبارهم مرجعية دينية  

 .2وقوة اجتماعية وأخلاقية مؤثرّة في موازین القوى السياسية 

 عدم الإفراط في الابتعاد عن الحكّام  (ب
في بعض الحالات، كان أحمد بن حنبل يضُطر إلى التعامل مع الحكّام، رغم أنّ هذا التعامل لم يكن  
مرغوبًا لديه. فقد كان أحياناً يزور الحاكم ویتقبلّ منه هدايا، لکنّه كان يوُزعّها علی الفقراء. وقد أدّى  

أتباعه؛ فبعض الحنابلة واصلوا الابتعاد عن الدولة، في حین تعاون آخرون    هذا السلوك إلى انقسام بین
 . معها وعملوا في خدمتها 

ومهما يكن، فإن ابتعاد أحمد بن حنبل عن الدولة وفّر أرضيةً تحوّلت مع مرور الزمن إلى  
الفقهاء والعلماء  عامل أساس في ترسيخ سلطة العلماء الدينيین في مواجهة القوة السياسية، إذ برز  

بوصفهم الممثلین الوحيدين للشریعة. ویُعَدّ هذا الأمر أحد الأركان الجوهریة في الفکر السياس  
 عند أحمد بن حنبل. 

 
 . 1٣٣، ص 14ج  : البداية والنهاية. 1
 .111-110ص  : والنهايةالبداية . 2



214     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

إنّ العلاقة بین الأركان الثلاثة للفکر السياس عند أحمد بن حنبل تكشف عن بنية متماسکة  
اریخي والاجتماعي لعصره. وهذه الأركان مترابطة  ومعقّدة في رؤیته السياسية، تكوّنت في السياق الت

فمن جهة، تساهم شرعية الخلافة في تعزیز مبدأ الصمت السياس، لأن   ،فيما بينها علی نحو متبادل
وجود خليفة شرعي يمكن أن يجنبّ المجتمع الفتن. ومن جهة أخرى، يمنح الصمت السياس العلماء 

هم عن السياسة يمکّنهم من أداء دور محوري في الحفاظ علی وحدة  الدينيین قوّةً معنویة، إذ إنّ ابتعاد
المسلمین من دون أن يقعوا تحت تأثير السلطة السياسية. وبذلك، فإن سلطة العلماء الدينيین تنعکس  
في النهاية علی شرعية الخلافة، إذ كلمّا التزم المجتمع بمبدأ الجماعة وحافظ العلماء علی استقلالهم،  

 ية الحاكم. ازدادت شرع
بین   توازن  لإيجاد  وسعيه  حنبل  بن  أحمد  عند  السياس  الفکر  عمق  تبرز  الترابطات  هذه  إنّ 
لا   الأركان  رکن من هذه  وكّل  الإسلام.  تاریخ  والدينية في حقبة مضطربة من  الاجتماعية  الحاجات 

 يكتمل إلا بالآخر، وفي مجموعها تؤسّس لبنية متماسکة ومستقرة في رؤیته السياسية. 

 مفهوم الدیمقراطية الدینية وأركانها المهمة  (2
وأهداف   وبُنى  ولوازم  وأصول  وخصائص  تعریفات  الدينية  الديمقراطية  بشأن  طُرحت  لقد 

غير أنّ ما استرعى اهتمام المنظّرین من مفهوم الديمقراطية الدينية، هو مقاربتان  ،  1وتقسيمات متنوعّة 
 عامّتان لهذا المفهوم:

 بوصفها فلسفةً ومبنًى للحكم الديني )قيميّة(. الديمقراطية  أ.
 الديمقراطية الدينية بوصفها شكلاً للحكم ومنهجاً في إدارة السلطة )إجرائية(.  ب.

الشرعية   يوفرّ  ذاتية،  قيمة  ذا  مستقلًا  هدفاً  الدينية  الديمقراطية  تطُرح  الأولى،  للمقاربة  وفقاً 
ذا المستوى تُعَدّ أساساً للحكم، بحيث إنّ أيّ نظام والمشروعية للحكم. فالديمقراطية الدينية في ه

یخلو منها لا يكون لا مرغوباً ولا مشروعاً. وقد أشار بعض المفکّرین إلى هذا المستوى من الديمقراطية  
 .2بمصطلح »الديمقراطية کمنظورٍ کوني«

أمّا وفقاً للمقاربة الثانية، فالديمقراطية الدينية ليست هدفاً بحدّ ذاتها ولا تتمتّع بقيمة جوهریة،  
بل تُعَدّ أداةً لتحقيق: قيام الدولة واستمرارها، الثبات ومنع الأزمات، زیادة الفعالية والکفاءة، وکسب  

 
 .10-9ص : الموجة الثالثة للديمقراطية في نهاية القرن العشرین؛ 15ص :درس هذا القرن؛  17، ص2ج  : ما هي الديمقراطية.  1
الدينية وأصل  )  مردم سالاری دينى و اصل حاکميت ملى، مجموعه مقالات همایش مردم سالاری دينى .  2 الديمقراطية 

 . 120-9٣، ص1ج: (قالات مؤتمر الديمقراطية الدينيةالسيادة الوطنية، مجموعة م



 215       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

هنا نابعة من آثارها ونتائجها، لا من   الشرعية من منظور خارجـي. وعليه، فإنّ قيمة الديمقراطية الدينية
إذا أمكن تحصيل هذه الآثار والفوائد بوسائل أخرى غير الديمقراطية الدينية، کـ   ثمّ،  ذاتها. ومن 
»الديكتاتوریة الإصلاحية«، فإنّ الديمقراطية الدينية لا تعود ضرورةً، ویمكن الاستغناء عنها. ومن  

 .1يمقراطية کمنهجٍ أو شكٍّ للحكم، بل کفلسفةٍ ومبنًى لشرعيته ثمّ، فإنّ ما يهمّ هذا البحث ليس الد
من جانب آخر، يرى أنصار الحكم الديني أنّ قيمة الحكم تقوم علی شرعيته. وبعبارة أخرى:  

. وبناءً علی ذلك، یسع هذا البحث إلى  2الحكم الذي يفتقر إلى الشرعية لا يمكن اعتباره مرغوباً 
معيار    ومن ثمَّ ما رة الديمقراطية بوصفها أساساً للحكم، ما معيار الشرعية، : وفقاً لفکما يلي  توضيح

 هل هذا المعيار مرتبط حصراً بالله، أم هو مزیج بین الله والشعب؟وقيمة النظام السياس الديني؟ 
فإذا حُصرت الشرعية بالله وحده، كانت الديمقراطية الدينية مجرّد وسيلةٍ لتحقيق أهداف الحكم  

، بلا قيمة ذاتية، وتقتصر علی بعدها الإجرائ والشَكلي، وهو ما لا يتناوله هذا البحث. أمّا إذا  الديني
الشعب«، فإنّ الأمّة الإسلامية، ضمن ما منحها  -الشرعية وقيمة الحكم قائمة علی ثنائية »الله    عُدت

يار. هذه النظریة، التي  الشرع من اختيار وفي إطار الأحكام والشروط التي حدّدها، تمتلك حقّ الاخت
تعُرف بـ »الاختيار« أو »الجمع«، ترى أنّ أساس شرعية النظام السياس هو ثنائية الله والشعب، وأنّ  
الجمع بينهما ممكن. ووفقاً لهذا الرأي، تصُبح الديمقراطية جزءاً من الدين، وأحد مبنيّ قيمة الحكم  

 ا.الديني )الله والشعب(، ولها قيمة ذاتية في ذاته

 دراسة العلاقة بین الفکر السياسي لأحمد بن حنبل والدیمقراطية الدینية  (3
بوجه عام، هناك ثلاث مقاربات أساسية في العلاقة بین الفکر السياس لأحمد بن حنبل ونظام 

 الديمقراطية الدينية: 

 أ. الرأي المخالف 

 مبنى مشروعية الحکومة  (1
كان أحمد بن حنبل من الشخصيات البارزة لدى أهل الحديث في القرنیَن الثاني والثالث الهجري، 

  اعتقد هو وأتباعه أنّ اختيار خليفة النبيفوقد أدرك الآثار الاجتماعية والسياسية العميقة لزمنه.  
 

دينى .  1 سالاری  مردم  نظریه  از  قرائت  دو  مبنای  بر  مطلوب  نظریة  )   دولت  من  قراءتین  أساس  علی  المطلوبة  الدولة 
 . 79-78ص:  (الديمقراطية الدينية

 . 14ص  :( الشيعيأسس شرعية الحکومة في الفکر السياس) مبانى مشروعيت حکومت در اندیشه سياسی شيعه. 2



216     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

عهم. وقد أيدّ أحمد  قد ترُك للمسلمین، وأنّ خلافة أبي بكر قد اکتسبت مشروعيتها بالاستناد إلى إجما 
أنّ اختيار أبي بكر كان أفضل خيار بعد النبي  الرأي، ورأى  هذا 

. ومع ذلك، واجه اختيار أبي 1
بكر اعتراضات من بعض تلامذة أحمد، حيث شکّك بعضهم فيه بسبب وجود أشخاص ذوي صفات 

اختيار أبي بكر قد    . وقد ردّ أحمد علی هذه الانتقادات بتأکيد أنّ أرقى، ومنهم علي بن أبي طالب
 جرى وفق الإرادة الجماعية للمسلمین، وأنه لا ينبغي إثارة الشکوك والجدل حوله. 

أساليب   أحد  العهد، كان  بولاية  أيضًا  يعُرف  والذي  السابق،  الإمام  قبِل  من  الخليفة  تعيین  إنّ 
اختيار أبي بكر عندما    تنصيب الخليفة، وقد أشار إليه أحمد بن حنبل، معتبراً أنّ أول نموذج له كان في 

 .2نصّب عمر خليفةً بعده. وفي السياق نفسه، قدّم معاویة ابنه يزید خليفةً له 
ویُنسب إلى عمر بن الخطاب اعتماد أسلوب الشورى في اختيار الخليفة. فقد كان مدركاً لتطلعات  

سلمین. لذلك،  بعض الأشخاص نحو الحكم بعده، وخشي من التنافسات الداخلية التي تهدد وحدة الم
وهو علی فراش الموت، عیّن مجلساً استشاریًا من ستة رجال من قریش لاختيار الخليفة الجديد، وهم:  

العوام، طلحة بن عبيد   علي بن أبي طالب، عثمان بن عفان، عبد الزبير بن  الله    الرحمن بن عوف، 
قرّر عبد  المشاورات،  أيام من  ثلاثة  وبعد  وقاص.  أبي  بن  فطرح عثمان  الرحمن    وسعيد  الانسحاب، 

مرشحاً، وبویع بالخلافة. وقد عدّ أحمد بن حنبل بيعة عثمان أوثق البيعات وأصحّها، مؤکداً أنها جاءت 
لكن بعد مقتل عثمان لم يعُتمد هذا الأسلوب في اختيار الخليفة، بل أصبح  .  ٣نتيجة شورى جماعية 

 هو ولاية العهد.وكان الأسلوب الشائع آنذاك ،  4من الماضي في زمن أحمد 
بالقوة   الحكم  علی  الاستيلاء  مثل  أخرى  طرق  حيال  واضحاً  موقفاً  أحمد  يبُدِ  لم  ذلك،  ومع 
والسلاح، والتي أجازها بعض علماء أهل السنة. وهو في أحاديثه يؤکد أنّ الخليفة الذي ينُتخب دون  

ثير
ُ
ت بشأن اختيار أبي بكر،  مشاورة المسلمین لا تصح بيعته. کما كان يردّ علی الاعتراضات التي أ

 ویرى أنّ البيعة للخليفة الذي اختاره المسلمون يجب احترامها. 
أما بالنسبة إلى معاویة، فقد كانت مواقف أحمد بن حنبل متباينة؛ فبعض أحاديثه تحمل نقداً  

وايات لأعمال معاویة وأعوانه، وتصفهم بأهل البغي والفتنة في المجتمع الإسلامي، بينما تذهب بعض الر
الأخرى إلى مدحه واعتباره "خال المؤمنین". وبصورة عامة، كان أحمد بن حنبل يرى أنّ الخلافة ينبغي  

 
النواقيع  ؛ 179-176، ص 4ج : الفصل في الملل والأهواء والنحل؛ 456- 455ص    :مقالات الإسلاميین واختلاف المصلین. 1

 . 29-26ص    : المشرقة في الرد علی أهل البدع والزندقة
 . 466ص  :الاستيعاب في معرفة الأصحاب؛  90، ص16ج: . الأغاني2
 . ٣21- ٣20، ص 2ج  :السنة. ٣
 .6٣1- 6٣0، ص 2ج  :طبقات فحول الشعراء. 4



 217       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

يعُدّ   لا  والسيف  بالقهر  الاستيلاء علی الحكم  وأنّ  المسلمین،  وإجماع  الشورى  أساس  تقوم علی  أن 
فاظ علی المبادئ الإسلامية  مشروعاً. کما كان حساساً تجاه الأوضاع السياسية في عصره، ویسع إلى الح

 في عملية اختيار الخليفة. 
من مجموع نظریات أحمد بن حنبل حول مشروعية الخلافة يمكن استخلاص نتيجة عامة، وهي  
أنهّ باعتباره عالماً سلفياً كان یسع إلى تعزیز التقارب بین مختلف أجنحة أهل السنّة، في الوقت الذي  

عية. وقد عاصر أحمد بن حنبل فترة غلبة الفکر العثماني والترویج  كان يواجه ضغوطاً سياسية واجتما 
حدّة   من  التخفيف  حاول  المجتمع،  في  والتقارب  الهدوء  تحقيق  أجل  ومن  الخلفاء.  تفضيل  لنظریة 
التوترات. ولم تؤثرّ هذه الجهود في مشروعية الخلافة فحسب، بل مهدت أيضاً لظهور الفکر السياس 

 أحمد بن حنبل نفسه. السنّي، وخصوصاً لدى 
وبحسب إحدى القراءات لنظریة الديمقراطية الدينية، فإنّ نظریة النصب تؤکّد علی المشروعية  

. ووفق هذا الرأي،  1الحصریة لله، وترى أنّ الناس لا دور لهم في منح الشرعية الدينية للحاكم الإسلامي 
السيادة والتشریع مختصان بالله وحده، ولا قيمة دينية . ودور الناس  2لاختيار الناس أو رضاهم  فإنّ 

يقتصر علی تفعيل الحکومة وتيسير شؤونها العملية، لا علی إضفاء الشرعية عليها. وبناءً علی ذلك، فإنّ  
المشروعية السياسية في الإسلام تصدر حصراً من الله، غير أنّ تأييد الناس ومساندتهم شرط ضروري  

ذو   دور  وهو  عملياً،  الحكم  للرسول لتحقيق  الحكم  حق  فإنّ  ثمّ،  ومن  دينية.  لا  عملية  طبيعة 
كان مباشرة من الله ومن دون وساطة. وکذلك، فإنّ ولاية الفقيه   وللأئمة المعصومین   مالأعظ

المعصومین  الأئمة  من  بتعيین  لکونها  مشروعة  للشرائط  جميع  الجامع  فإنّ  النظریة،  لهذه  وطبقاً   .
الفقهاء العدول الجامعین للشرائط قد نصُّبوا في مقام الولاية، فإذا تقدّم أحدهم لإقامة الحکومة وجب  

 . ٣اعتهعلی الناس ط
وتؤکّد هذه النظریة أنهّ لا یسُتثنى من ذلك إلا حالة واحدة: إذا أراد قوم غير المسلمین في أرض  
دولة إسلامية   يؤسّس  أن  آخر  لفقيه  الحالة يمكن  إسلامية، ففي هذه  إقامة حکومة  إسلامية  غير 

العالم الإسلامي، فلا يكون إلا ولّي فقيه واحد، ويجب علی جميع المسلم أمّا في  ین أن يتبّعوا  هناك. 
الإسلامية   الخلافة  إقامة  إلى  الفقيه  ولاية  نظریة  تسع  هنا،  ومن  واحداً.  وحاکماً  واحدة  حکومة 
الواحدة. وقد صّرح الشيخ المفيد في مناقشاته حول الحكم بوجود "سلطان الإسلام" المعیّن من قبل 

 
 . 406ص:  دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية. 1
 .251، ص 2ج: (الفقه السياس: النظام السياس والقيادة في الإسلام) فقه سياسی: نظام سياسی و رهبری در اسلام. 2
 .299، ص1ج :النظریة السياسية في الإسلام. ٣



218     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

المعيّنین من قبلهم لتولي الشؤون    سلاطین الإسلام المنصّبین، کما عدّ   الأئمة المعصومین  وعدَّ الله،  
 .1العامة مصاديق لسلطان الإسلام 

   تهلحاكم الجائر وطاععلی ا  الخروج   (۲
مسألة اتباع الحاكم وطاعته يمكن النظر إليها کقضية فقهية أو كلامية. يرى أهل الحديث  

ویقول أحمد بن حنبل:  .  2وجوب الطاعة للحاكم ولو كان جائراً، ویُعدّ ذلك أساساً للاستبداد السياس
المؤمنین   أمير  فهو  أمورهم،  وتولى  المسلمین  دماء  وسفك  والسيف  بالقوة  جائر  حاكم  استولى  إذا 

 .٣وخليفة رسول الله، ومخالفته حرام، ولا يجوز أن يمضي المسلم ليلةً واحدةً بلا اعتقاد بإمامته
العثماني، خاصة من قِبل الأمویین  وکما نعلم، ففي القرنین الأول والثاني الهجریین كان التفکير  
، اتخذ العلماء موقف السکوت  وبعض التابعین، العقيدة الغالبة. وبسبب العداء لأمير المؤمنین علي 

وغصب   والظلم  الفسق  أن  يعتقدون  وكانوا  ویزید.  معاویة  مثل  الفسقة  للحكام  الضمني  الدعم  أو 
 صيحة تكفي.الأموال لا يمكن أن يكون سبباً لعزل الحاكم، وأن الن 

الحاكم  بشأن  لأقواله  تلاميذه  قدّمها  التي  والتفسيرات  السياس،  حنبل  بن  أحمد  سکوت  إنّ 
الجائر، أفضت إلى موقفین متناقضین في فکره السياس: فمن ناحية، تنقل عنه أحاديث تمنع الطاعة 

 لمثل هؤلاء الحكام، مثل الحديث المعروف:  
 لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.  

ومن ناحية أخرى، كان يرى أنّ الخروج علی الحاكم خلاف مصلحة المسلمین. ومع ذلك، فإنّ  
اتخذ موقفاً سلبياً،   -مثل حکومة يزید التي ارتكبت فظائع ککربلاء والحرّة –أحمد في مواقف معيّنة  

وتناول في کتاب الفضائل منزلة الإمام الحسین
د الشيعي، إذ  هذا الموقف يظُهر تقارباً مع المعتق،  4  

 يدل علی رفضه طاعة الحكام الظالمین في معصية الله. 
ومع ذلك، لم يكن أحمد يرى الخروج علی الحكام مصلحة إلا في ظروف استثنائية، بل كان يعدّه سبباً للفتنة.  

 . 5لباغية فتنة، وذکّر برواية قتل عمّار بن ياسر علی يد الفئة ا   فمثلًا، عدَّ خروج أهل الشام علی الإمام علي 

 
 .81ص   :المقنعة في الفقه. 1
 . ٣72، ص 2ج  :(الفقه السياس: النظام السياس والقيادة في الإسلام) نظام سياسی و رهبری در اسلام . 2
 . 20ص  :الأحكام السلطانية. ٣
 . 84، ص1ج :ترجمة الإمام الحسین؛  257، ص6ج : . المسند4
 . 247، ص6ج البداية والنهاية: ؛ 50. الفضائل، ص5



 219       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

أنّ   ویرى  جائرة،  وحاکمية  عادلة  حاکمية  إلى  الحكم  يقسم  حنبل  بن  أحمد  كان  عام،  وبوجه 
الإمام   قيام  وعدّ  معينة.  الخروج عليه مشروع في ظروف  وأن  الجائر غير جائزة،  للحاكم  الطاعة 

قابل، رأى أن  ضد يزید نموذجاً بارزاً للخروج المشروع علی الحاكم الجائر، وأيدّه. وفي الم  الحسین
مشروع  وغير  مذموم  عليه  الخروج  وأن  الله،  طاعة  تعادل  العادل  للحاكم  وصف 1الطاعة  کما   .

أنّ أهل النهروان ملعونون وأن الإمام   بأنهم أهل بغي، ونقل عن النبي  الخارجین علی الإمام علي
 .2كان علی الحق في مواجهتهم  علي

حنبل   بن  لأحمد  المزدوجة  النظرة  والمشروعية.  إنّ  العدالة  مفهومین:  علی  تقوم  الطاعة  لمسألة 
وکحال کثير من أهل السنّة، كان يعدّ طاعة الحاكم العادل واجباً شرعياً، ویرى الخروج عليه غير  

 جائز. وقد استند في ذلك إلى أحاديث منها:
طَاعَ ا

َ
طَاعَنِي فَقَدْ أ

َ
طَاعَنِي وَمَنْ أ

َ
مِيريِ فَقَدْ أ

َ
طَاعَ أ

َ
ََّ عَزَّ وجََلَّ مَنْ أ  . لله

تهَُ   نَّهُ سَمِعَ جَدَّ
َ
نِي أ خْبَرَ

َ
ُصَیْنِ أ ثَنَا يَحيََْ بْنُ الحْ ثَنَا شُعْبَةُ قَالَ حَدَّ انُ قاَلَ حَدَّ ثَنَا عَفَّ قَالتَْ  حَدَّ

 َِّ اسْتُعْمِلَ عَلَيْکُمْ عَبْدٌ يَ   سَمِعْتُ رَسُولَ الله وَلوَْ  يَقُولُ  وَهُوَ  بعَِرَفاَتٍ  قُودُكُمْ  یَخْطُبُ 
طِيعُوا 

َ
َِّ فَاسْمَعُوا لََُ وأَ  .3بکِِتَابِ الله

وهذا يوضح أنّ أحمد كان يرى للحاكم المشروع منزلة عالية، وعدّه عاملًا لحفظ وحدة الأمة  
ومع ذلك، أضاف أنّ الطاعة للحاكم الجائر جائزة فقط إذا لم یخالف أمره أوامر الله. أما   الإسلامية.

 طاعة له. وقد رأى أن الخروج علی الحاكم الجائر مشروع في حالات خاصة،  إذا أمر بمعصية، فلا 
 علی يزید. واستند في ذلك إلى أحاديث منها:  مثل ثورة الإمام الحسین

اعَةُ فِي المَْعْرُوفِ   . إنَِّمَا الطَّ
ثنَِي  َِّ حَدَّ ثَنَا عَبْدُ الله ثَنَا سُفْيَانُ عَنْ يَحيََْ عَنْ عُ   حَدَّ بِِ حَدَّ

َ
بَادَةَ بنِْ الوَْلِيدِ بنِْ عُبَادَةَ بنِْ  أ

هِ عُبَادَةَ قاَلَ سُفْيَانُ وعَُبَادَةُ نقَِيبٌ وَهُوَ   ةً عَنْ جَدِّ هِ وَقَالَ سُفْيَانُ مَرَّ امِتِ سَمِعَهُ مِنْ جَدِّ الصَّ
 َِّ بْعَةِ باَيَعْنَا رَسُولَ الله اعَةِ فِي   مِنَ السَّ مْعِ وَالطَّ وَاليْسُْرِ وَالمَْنْشَطِ وَالمَْکْرهَِ   العُْسْرِ   عَلیَ السَّ

َقِّ حَيْثُمَا کُنَّا لاَ نَخَافُ فِي  هْلَهُ نَقُولُ باِلحْ
َ
مْرَ أ

َ
َِّ لوَْمَةَ لائَمٍِ. قَالَ سُفْيَانُ زَادَ    وَلاَ نُنَازِعُ الأ الله
 4.»مَا لمَْ ترََوْا كُفْراً بوََاحاً« :بَعْضُ النَّاسِ 

 
 . ٣5٣، ص 7ج والنهاية: البداية . 1
 . ٣٣6. المصدر نفسه، ص2
 . ٣99، ص1ج : . المسند٣
 . 105ص  : السنة؛  ٣89-٣88. المصدر نفسه، ص4



220     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

حنبل، من خلال تفریقه بین الحاكم العادل والجائر، حاول أن یحفظ وبذلك، يظهر أنّ أحمد بن  
النظام والأمن في المجتمع من جهة، وأن يذکّر المسلمین بأن الطاعة مشروطة بالعدل والشریعة من  
جهة أخرى. وهذا الموقف يجسّد الاعتدال في فکره، حيث جمع بین الحرص علی وحدة المجتمع وثباته،  

 ة علی المقاومة المشروعة ضد الظلم. وبین إضفاء الشرعي
ولّي الفقيه في نظام الديمقراطية الدينية تُعَدّ من أهمّ  النّ مسألة طاعة الناس للإمام وإهذا في حین  

الأركان الكلامية والفقهية. فالعلاقة بین الإمام والأمّة تتجلّى علی أساس الولاية ومبدأ الطاعة. وبما أنّ  
بينّها التراث  منصب الإمامة منصب إلهي   ویُعَدّ خلافةً إلهية، وبالنظر إلى الأوصاف والشروط التي 

، تصبح طاعته واجبة  له، وکذلك الصلاحيات والمسؤوليات التي فوضّها الله تعالى  مالكلامي الشيعي للإما 
 : ولازمة. وقد قال الإمام الخميني في شرحه لطاعة الولّي الفقيه المطلقَ في عصر غيبة الإمام المهدي

هاتین   وبناءً علی  والعدالة،  بالقانون  العلم  هما:  فيه صفتان  تتوفّر  إذا وجُد شخص لائق، 
  الصفتین أقدم علی تأسيس الحکومة، فإنّه ستکون لَ نفس الولایة التي كانت لرسول الله 

  طاعته. وأمّا القول بأنّ صلاحيات رسول الله إ في إدارة المجتمع، ويجب علی جميع الناس 
، أو أنّ صلاحيات أمير المؤمنین كانت  م كانت أكثر من صلاحيات أمير المؤمنین في الحک 

أمير   فضائل  أنّ  صحيح  صحيح.  وغير  باطل  قول  فهو  الفقيه،  صلاحيات  من  أكثر 
من    المؤمنین  تزید  أن  المعنویة لا یمکن  الفضائل  الکثير من  أنّ  الجميع، غير  تفوق 

الولائية  فالصلاحيات  الحکومية.  الله   صلاحياته  لرسول  كانت  التي  وسائر    نفسها 
في قضایا مثل: تعبئة الجيش، وتعيین الولاة والعمّال، وجبایة الأموال وصفها في    الأئمة 

 1شؤون المسلمین، هي نفس الصلاحيات التي جعلها الله للفقيه الحاكم. 
 العلاقة بین الدین والسياسة )تسييس الإسلام(  (3

السياس ووحدة المجتمع الإسلامي، ومن هنا    - اهتمّ أحمد بن حنبل من جهة بمسألة النظام الاجتماعي  
طرح موضوع الخلافة بوصفها رمزًا لوحدة المجتمع الإسلامي. فبرأيه، الوظيفة الأساسية للخلافة والحکومة  

طاعة الخليفة واجبة   عدَّ لذلك،   . 2هي حفظ جماعة المسلمین )وحدة المجتمع( ومنع التفرقة وانهيار المجتمع  
 : إلى أحاديث مثل   - لتأکيد هذا الرأي - حتی في حال الظلم، ما لم يدعُ إلى "بدعة". کما استند  

ةُ مِنْ قرَُيشٍْ  ئمَِّ
َ
 .  3الْأ

 
ولي الفقيه، ترجمة مبحث  الشؤون واختصاصات  )  شوون و اختيارات ولى فقيه، ترجمه مبحث ولايت فقيه از کتاب البيع.  1

 .55-54: ص(ولاية الفقيه من کتاب البيع
 . 12-10 :صحيح مسلم؛ 20٣ص    :التاریخ؛  ٣55: 10 : المنصف. 2
 . 20ص  :الأحكام السلطانية؛ 97-94، ص 1جالسنة: . ٣



 221       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

إنهّا     - واستفاد من قریش بوصفها مؤسسة رمزیة لحفظ الشرعية ووحدة المجتمع الإسلامي، إذ 
اعتقاده   مكا  - بحسب  للأمة  وبفضل  والديني  السياس  الانسجام  حفظ  علی  قادرة  التاریخية  نتها 

 الترابط بین الدين والسياسة.  يبرز الإسلامية. وهذا النهج 
فيه   أظهر  تمامًا،  مغايرًا  موقفًا  حنبل  بن  أحمد  اتخذ  القرآن"  "خلق  محنة  في  أخرى،  جهة  ومن 

التصوّ  وهذا  السياسية.  السلطة  عن  الدينية  المؤسّسة  الدين  استقلال  بین  الفصل  نحو  ميلًا  يبُرز  ر 
والسياسة. هذان الموقفان الظاهران المتضادان في الفکر السياس عند أحمد بن حنبل قابلان للتفسير:  

أنهّ ينبغي النظر إلى الدين دائمًا   مؤسّسة مستقلّة عن السلطة، تعمل وفق معاييرها    بوصفهفهو يرى 
لسياسة، فليست سوى أداة لحفظ وحدة المسلمین. ومن هنا، عرّف  الذاتية من دون تأثير السياسة. أمّا ا

 الخلافة بأنهّا رمز وحدة المجتمع الإسلامي، وأکّد ضرورة طاعة الخليفة في مختلف الظروف. 
النظام الديمقراطي الديني قائم علی هذا الأصل الجوهري، وهو أنّ الدين بالإضافة إلى کونه نظامًا 

کما أنّ السنّة والسيرة النبویّة،  . 1ارًا لتنظيم العلاقات الاجتماعية والسياسية عقائدياً، يعمل بوصفه إط
الغيبة، جاءت لتؤکّد هذا المعنى وسيرة الأئمّة الأطهار العلماء الدينيین في عصر  .  2، وکذلك جهود 

الأکرم النبّي  جسّد  المدينة،  في  الحکومة  لتأسيس  الأولى  الأياّم  الدين    فمنذ  بین  التداخل  مبدأ 
والسياسة عبر ممارسات مثل الحرب مع المشرکین، وتعيین العمّال السياسيین، وإيفاد السفراء إلى البلدان  

، إذ كانوا يعدّون قيادة المجتمع  الأخرى وفقًا للتعاليم الدينية. هذا النموذج استمرّ في سيرة الأئمّة
م الجائرین. وفي عصر الغيبة، برز العلماء الدينيون من خلال  تكليفًا إلهيًا، ویقفون في مواجهة الحكّا 

 نظریات کولاية الفقيه، ليبيّنوا أنّ السياسة جزء لا يتجزّأ من الواجبات الدينية. 
 ویقول الإمام الخميني:  

إنّ دیانة الإسلام ليست دیانة عبادیة فحسب، کما أنّها ليست دیانة سياسية بحتة، بل  
معًا؛ سياستها مندمجة في عبادتها، وعبادتها مندمجة في سياستها،    هي عبادیة وسياسية

 .3أي أنّ الجانب العبادي في جوهره ذو بعد سياسي 
أمّا أبرز خصائص الحکومة الدينية في إطار الديمقراطية الدينية فهي: الحاکميّة الإلهية، العدالة  

عِدّ بالاستناد إلى القرآن    الاجتماعية، مشارکة الشعب، ورفض التبعية، ما يدلّ علی أنّ 
ُ
أ هذا النظام 

 
 . 89ص : (معجم العلوم السياسية) فرهنگ علوم سياسی . 1
 . 159، ص 20ج   :صحيفة النور . 2
ولي الفقيه، ترجمة مبحث  الشؤون واختصاصات  )  ون و اختيارات ولى فقيه، ترجمه مبحث ولايت فقيه از کتاب البيع ؤ ش .  ٣

 . 447، ص  4ج  : (ولاية الفقيه من کتاب البيع



222     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 .1والسنّة، بغية مزج المبادئ الإلهية بالحاجات الإنسانية، والسعي لبناء مجتمع عادل، روحي، وحيوي 

 ارتباط منشأ الشرعية الفقهية للدولة بکيفية تعيین الحاكم الإسلامي  (4
الإسلامي من أعقد المسائل بین المسلمین.  يُعَدّ الاختلاف حول منشأ ومعيار شرعية الحاكم  

السنّة،   القرآن،  تشمل  التي  ومصادرها،  »الشرعية«  مفهوم  إلى  فرقة  كل  بنظرة  يرتبط  الموضوع  فهذا 
إلى   والشيعة،  السنّة  بین  خصوصًا  الخلاف،  هذا  أدّى  وقد  للمسلمین.  التاریخية  والتجربة  الإجماع، 

فة. فبينما يؤکّد الشيعة مسألة »النصّ الإلهي«، يمنح أهل  تباينات جوهریة في تعریف الإمامة والخلا
 السنّة أهمية خاصة للإجماع والطرائق العملية. 

والسنّة  القرآن  من  مباشرة  آلية  یستخرجوا  لم  أنهّم  السنّة  أهل  مصادر  في  يظهر  ما  أبرز  ومن 
هذا  إن  ر الإسلام.  لتحديد شرعية الإمام، بل استلهموا من فعل الصحابة والتجربة التاریخية في صد 

الخيار يظُهر بوضوح الأثر العميق للنزعة التاریخية في الفقه والفکر السياس السنّي. وهو ما أتاح لهم 
التکيفّ مع الظروف المتغيّرة، وتجنّب وضع اشتراطات صارمة قد لا تنسجم مع الحاجات السياسية  

ة الأولى للإسلام، نظریة خاصّة حول اختيار  في أزمنتهم. وقد قدّم أحمد بن حنبل، استنادًا إلى التجرب
فإنّ فعل   الراشدين. ومن وجهة نظره،  الخليفة، تقوم علی عمل الصحابة وإجماعهم في تعيین الخلفاء 

 . 2الصحابة، ولا سيّما البيعة والشورى، هو الذي حدّد أساس شرعية الخلافة 
يُ  للحکومة  الفقهية  الشرعية  حول  النقاش  فإنّ  أخرى،  جهة  نظام ومن  في  محوریًا  عنصًرا  عَدّ 

اختيار   الفقهية للحكم وطریقة  الشرعية  وثيقًا بین منشأ  إنّ هناك ترابطًا  إذ  الدينية،  الديمقراطية 
الحاكم الإسلامي. فبناءً علی الفقه السياس الإسلامي، یشغل الحاكم موقعًا أساسيًا في جميع القضايا 

کيفية ممارسته متوقفة علی طریقة تعيین الحاكم الإسلامي.  الحکومية. ومن ثمّ، فإنّ مشروعية الحكم و
سنِدت شرعية النظام السياس إلى  

ُ
أ إذا اعتُمد »إجماع الأمة« أو »أهل الحل والعقد« معيارًا،  فمثلًا: 

العام الإلهي« )کبيان صفات  أو  »النصب الخاص  المعيار علی  اقتصُر  إذا  المقابل،  الشعب وحده. وفي 
ل(، رجعت الشرعية إلى الله وحده. وفي حال جُمع بین »البيعة« بعد »النصب«، يكون    الشخص المؤهَّ

ُ
أ

 ثمة تصور للشرعية المزدوجة )إلهية وشعبية في آن واحد(. 

 
دموکراسی .  1 و  دينى  سالاری  مردم  نظریه  انطباقى  الدينية  )   بررسی  الديمقراطية  نظریة  بین  مقارنة  دراسة 

 . ٣٣- ٣2: ص  ( والديمقراطية 
 . 7، ص 1٣ج : فتح الباري. 2



 223       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 القابل للتطبيق  الرأيب. 
التي لا تتبنى موقفًا صریحًا ومحددًا تجاه إحدى    الآراءالقابلة للتطبيق هي تلك    الآراءالمقصود من  

أن   قراءات يمكن  لکنها تحمل  بن حنبل؛  السياسية لأحمد  الأفكار  أو  الدينية  الديمقراطية  مقولتي 
 تكون قابلة للتطابق فيما بينها. 

 الطابع البعَدي للنظریات السياسية   (1
إلى   النظر  هو  السياسية  للأفكار  الَبعدي  بالطابع  القائمة    ،الماضيالمقصود  الُبنى  فهم  أن  بمعنى 

للحکومات وإضفاء الشرعية عليها يرتبط بأداء المسلمین في صدر الإسلام، ولا سيما طریقة حكم  
  علی-، مع تأکيد کبير علی الإرث العلم والديني لذلك العصر. ویستلزم هذا التوجه  مالرسول الأک

. وقد تجلى هذا  1لك السنن وبأنها الأقرب إلى الحقيقةالاعتقاد بأعلمية ت -الصعيدين الديني والسياس
. کما أن هذا 2التوجه في الفکر السياس لأحمد بن حنبل، لکونه إمامًا تقليدياا من أئمة أهل السنة

الفقيه   ولاية  لمفهوم  الخاص  التفسير  نتيجة  الدينية،  الديمقراطية  نظام  في  حاضٌر   بوصفها التوجه 
 . الأئمة المعصومیناستمرارًا لنهج النبي و

قابل  الدينية  والديمقراطية  حنبل  بن  أحمد  عند  السياس  للفکر  الَبعدي  الطابع  فإن  ثم،  ومن 
 للتطابق من زاویتین: 

 ولي الفقيه في الإسلامال نظریة ضرورة وجود الخليفة و أ.
من  يرى أحمد بن حنبل أن الخلافة يجب أن تقوم علی أسس محددة، وأن تستند إلى أدلة دينية  

قولًا عن النبي وقد نقل  بعَدي(.  )أمر  والسنّة  الخليفة،    القرآن  فيه ضرورة وجود  انحصار  ويؤکد 
 محددة. الخلافة بشروط 

لذلك يجب أن    ،وكان يؤمن بأن إدارة شؤون المسلمین ينبغي أن تقوم علی الکفاءة والبصيرة أيضًا 
المسلمین الجماع إرادة  أو الخليفة علی أساس  الإمام  ثم  ينُتخب  المبادئ الإسلامية.  ية وبما يتفق مع 

الإمام هو من له دراية بأمور الدنيا والعسکریة، ويجب  أن  يوضح في شروط الإمامة واختيار الخليفة  
 . ٣علی كل من یشارك في هذا الشأن أن يكون علی وعي صحيح بالحقائق والمسائل المرتبطة به

 
 . 12ص  :(لفية في مرآة التاریخ الس)  سلف گری در آينه تاریخ. 1
 . ٣7ص  :(تاریخ الفکر السلفي من البداية إلى العصر الحاضر )  تاریخ فکر سلف گری از آغاز تا عصر حاضر. 2
 . 29ص  :الأحكام السلطانية والولايات الدينية. ٣



224     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

حنبل في هذا المجال تقوم علی فکرة الحفاظ علی وحدة  إن وفرة الروايات والفتاوى عند أحمد بن 
وهذه    ، المسلمین واجتماع الأمة الإسلامية، وهي فکرة تحتل مكانة محوریة في الفکر السياس السني

إذ كان الإمام الخميني يعتقد أن ولاية الفقيه تمثل    ، الرؤیة واضحة کذلك في نظام الديمقراطية الدينية
. وعلی هذا  1، وأنها تعني نيابة الفقهاء في الشؤون الحکومية غيبة الأئمة  الأساس السياس في عصر 

الحكم طاغوتيًا    يعُد ولي الفقيه علی رأس النظام أمرًا ضروریًا ولازمًا، وبدونه  الالأساس، يعُد وجود  
 وغير مشروع. 

ولاية الفقيه،  وقد نصُّ علی هذا المبدأ في المادة الخامسة من الدستور الإيراني، حيث جرى تأکيد  
اختيار   مهمة  أوكلت  المادة  الکما  ووفق  الشعب.  من  منتخب  خبراء  مجلس  إلى  الفقيه  من    107ولي 

 الدستور، فإن القيادة في زمن الغيبة تسُند إلى فقيه عادل وتقِيّ يتولى مسؤولية توجيه المجتمع الإسلامي. 
المبادئ الديمقراطية والإسلامية  إقامة حكم قائم علی  ویمثل هذا النظام مزيجًا من  ، یسع إلى 

 يظُهرالعدالة والشریعة، مع تأکيد دور الشعب في اختيار القيادة وممارسة الرقابة عليها. وهذا الجانب  
 ترکيًزا علی شرعية القيادة ومسؤوليتها أمام المجتمع.

 ولّي الفقيه بمعنى الخلافة عن النبالضرورة وجود الخليفة و ب.
الف وولاية  النبّي  الخلافة  بعد  الحاصل  الفراغ  يملأ  نظام سياس  إقامة  إلى  تسعيان  قيه كلتاهما 

. فالخلافة تطُرح ولّي الفقيه بمثابة خلفاء للنبيال. ومن هذه الجهة يعُدّ كّل من الخليفة والأکرم
الرکن  باعتبارها  تطُرح  الفقيه  وولاية  السنّة،  أهل  عند  السياس  الفکر  في  الأساس  الرکن  بوصفها 

ساس في الفکر السياس الشيعي ضمن نظام الديمقراطية الدينية. ومن هنا ينبغي البحث في علاقة  الأ 
 هذين المفهومین، وکيف يمكن التوصّل إلى معرفة أوجه الاختلاف والتشابه بينهما. 

وبنظرة سریعة إلى نطاق سلطة الخليفة في الفکر السياس السنّي نصل إلى نتيجة مفادها أنّ بین 
في   وعن الإمام  خليفةً عن النبّي الأکرم  يعُدولّي الفقيه  الف  ،  الفقيه والخليفة صلةً وثيقةوليّ ال

ولّي الفقيه بأنهّ القيادة العامة للناس في شؤون  الزمن الغيبة، وقد عرّف المتكلمّون والفقهاء المسلمون  
بصفته   والدين  النبي  خليفة الدنيا  عن 

هذين  2 فإنّ  ثمّ  ومن   .( والخليفة(  الالمفهومین  الفقيه  ولّي 
. وقد أکّد أحمد بن حنبل وغيره من علماء أهل ٣متقاربان من الناحية العملية إلى حدّ التطابق تقریبًا 

 
 . 101ص  :رسالة الاجتهاد والتقليد. 1
 . 4ص    :(الإسلاميةالإمامة في الرؤیة  )  امامت در بينش اسلامی. 2
 . ٣4ص  :  الخلافة والولاية بین الاجتهاد والتقليد. ٣



 225       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

لقب الخليفة صيغةً للخليفة الشرعي لرسول الله   فقد عدَّ   ،السنّة ذلك
ولّي الفقيه في ال. وبالمثل فإنّ  1

الديمقراطية الدينية يقوم بمهمّة موازیة لمهمّة الإمامنظام  
وعليه فإنّ نقطة الاشتراك بین الخليفة  .  2

 . ولّي الفقيه هي سدّ فراغ الخلافة عن النبّي الأکرمالو
النبيّ  عن  خليفةً  يعُدّ  السنّي  السياس  الفکر  في  الخليفة  فإنّ  أخرى،  جهة  ووارثاً    ومن 

والقيا  الحکومية  فيما  لصلاحياته  المعصومال  يعُد دية،  الإمام  عن  خليفةً  الفقيه  ومالكًا   ولّي 
 للصلاحيات الدينية والسياسية. 

 التداخل بین أوصاف وشروط الحاكم في المرحلة التطبيقية   (2
القابلة للمقارنة بین الفکر السياس لأحمد بن حنبل ونظام الديمقراطية الدينية،   من القضايا 

ولّي الفقيه. فقد عدّ أحمد بن حنبل صفة  الضعها كلا الاتجاهین للخليفة والأوصاف والشروط التي و
"القرشية" من الشروط اللازمة للخليفة بحيث إن غابت هذه الصفة عُدّت السلطة غير إسلامية أو  

ومع أنهّ أسّس هذا المبدأ علی السنّة )الأحاديث(، فإنّ مقصده الأساس من قصر الخلافة    .٣سلطة جور 
علی قریش كان طرح مسألة الشرعية والقبول في النظام الفکري السياس السنّي، الذي كان مذهب  

هذا    المعتزلة قد أضعفه، مما واجه وحدة المسلمین بتحديات خطيرة. لذلك، فإنّ أحمد بن حنبل، بطرحه 
بإبراز علاقة الحاكم بتاریخ النبيّ  وسيرته، بل قدّم تفسيًرا وتوضيحًا لمفهوم    الرأي، لم يكتفِ 

الحاکمية الشرعية أيضًا. ومن هذا المنطلق، يمكن القول إنّ رأي أحمد بن حنبل هو الأقرب إلى نظریة 
إنّ   إذ  الدينية.  الديمقراطية  الفقيه في نظام  الفقيه، بصفالولاية  المعصومولّي  الإمام  نائبًا عن    ته 

 . 4وخليفته في إدارة المجتمع الإسلامي، ينبغي أن يتمتعّ بخصائص تقترب به من الإمام 
ومن جهة أخرى، فإنّ الأمّة الإسلامية، وبناءً علی الحقّ الشرعي والتفویضي الذي منحه الله لها  

إلى   وبالنظر  الشرعية،  الأحكام  إطار  ضمن  تمتلك  الناس(،  حدّدها  )حقّ  التي  والصفات  الشروط 
حقّ اختيار    -مثل شرط الفقاهة والعدالة )حقّ الله(-الشارع المقدّس للحاكم والحکومة الإسلامية  

وتعيین الحاكم الإسلامي. وبعبارة أخرى، فإنّ أساس شرعية الحکومة في نظام الديمقراطية الدينية  
 في طول الشرعية الإلهية وبعدها.  ذو بعُدَين: إلهي وشعبي؛ حيث تطُرح الشرعية الشعبية

 
 . 76ص :  نهج البلاغة؛ 105-10٣ص   السنة:. 1
 .115ص   :الإسلام يقود الحياة؛  ٣9ص  :ولاية الفقيه. 2
 . 20ص  :الأحكام السلطانية؛ 97-94، ص 1ج السنة:. ٣
  ویژگی های زمامدار اسلامی در عصر غيبت ؛  85-81ص    : (انالشيعة والدستوریة في إير)   تشيع و مشروطيت در ايران.  4
 . 41ص :  (خصائص الحاكم الإسلامي في عصر الغيبة)



226     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 ج. الرأي المؤیِّد 
التي   الاستثناءات  بعض  نواجه  حنبل،  بن  أحمد  عند  السياس  بالفکر  المتعلقّة  الدراسات  في 
تكشف عن نوع من التقارب والانسجام مع النظریات الحديثة في الفکر السياس المعاصر والحديث،  

دل أحياناً علی حقيقة أنهّ ينبغي النظر إلى الأفكار الحديثة بوصفها  مثل الديمقراطية الدينية. وهذا الأمر ي
ومتانة   قوّة  من  به  تتمتّع  لما  أحياناً،  القديمة،  الأفكار  أنّ  يعني  وهذا  أقدم.  وأفكار  لکتابات  امتدادًا 
  وانسجام، تشكّّ منطلقًا لکثير من النظریات الجديدة. في هذا القسم سنتناول بالدراسة أوجه التوافق 

 بین الأفكار السياسية لأحمد بن حنبل والديمقراطية الدينية. 

 السيادة والسلطة   (1
مع أنّ تعریف السيادة قد اختلف عبر التاریخ، إلا أنهّا في الفکر الإسلامي، بالاستناد إلى قوله  

َِّ تعالى: ﴿ ُکْمُ إلِاَّ لِله عنى أنّ السيادة في الأصل ، تعود إلى المرجعية الإلهية والوعود الدينية. فالم1﴾ إنِِ الحْ
البشر بصفتهم خلفاء الله في   أمّا سيادة  والنظام الاجتماعي.  للعدالة  س  المؤسِّ فالله هو  ثمّ  لله، ومن 
الأرض، فهي تتمتعّ بشرعية خاصّة مستمدّة من الله تعالى نفسه. ویعني هذا المفهوم أنّ من يتولّى موقع 

ین، لأنّ الميل إلى الفساد أو الظلم يجعل حکمه غير  الحكم يجب أن يكون من جملة العباد الصالح
مشروع. ومن هنا، لا يوجد تعارض بین السيادة الإلهية والسيادة الإنسانية، بل يجب أن تكون السيادة 
التقليديون مثل أحمد بن حنبل، إلى   السيادة الإلهية وتحت إشرافها. الإسلاميون  إطار  الإنسانية في 

السيادة بالله، يرون أنهّ لا تجب الطاعة إلا للحكّام الذين يلتزمون بالقوانین  جانب تأکيدهم علی حصر  
. ومن خلال ما تقدّم، يتضح أنّ مفهوم سيادة الله عند الإسلاميین التقليديین قد  2الدينية الصحيحة 

 طُرح قبل الاستخدام المعاصر له بوقت طویل، وقد استعُمل تقریبًا للغرض السياس نفسه. 
يعة أنّ المقصود بخلافة الله في الأرض هو الإنسان والنوع البشري، وأنّ السيادة المطلقة  يرى الش
ُکْمُ لله وحده: ﴿ َِّ ، ﴿٣﴾ وَلََُ الحْ ُکْمُ إلِاَّ لِله . غير أنّ هذه السيادة الإلهية تعود نسبيًا إلى الناس؛ 4﴾إنِِ الحْ

اقتضت وجود أسباب لتنفيذ أوامره. ومن إرادة    لأنهّ وإن كانت السيادة المطلقة لله، إلا أنّ إرادة الله
رْضِ خَليِفَةً الله أن يكون الإنسان خليفة له في الأرض: ﴿

َ
. وأکمل مظاهر هذه 5﴾ إنِيِّ جَاعِلٌ فِي الْأ

 
 . 57. الأنعام: 1
 . 24ـ   20ص   السنة: ؛  2٣0، ص 1ج المسند: . 2
 70. القصص: ٣
 40. يوسف: 4
 ٣0. البقرة: 5



 227       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

الخلافة هم الأنبياء الذين يجسّدون الحکومة الإسلامية. ویعتقد الشيعة أنّ الاستحقاق العملي للخلافة  
دة اللطف في مسألة الرسالة، لم يكن من مسؤولية الناس بل من خلال التنصيب  الإلهية، ووفق قاع

والاختيار الإلهي، وکذلك الأمر في الإمامة. فمشروعية أي نوع من أنماط الحكم والسيادة في المراتب 
الاجتماعية والسياسية والإداریة والعسکریة، مهما كان عنوانها وموقعها، مرهونة بصدور الإذن من  

 . 1 تعالى وارتباطها المنطقي بسلسلة مراتب السيادة الإلهيةالله

 الشورى )الإجماع(   (2
في نظام الخلافة الإسلامية والديمقراطية الدينية، تحتل الشورى مكانة بالغة الأهمية والأصالة،  

الديمقراطية الدينية في المدرسة  وتعُدّ أساسًا جوهریًا لكلا النظامین. وقد صّرح القائد الأعلی بوضوح أنّ  
مْرُهُمْ شُورَى بيَْنَهُمْ السياسية للإمام قد انبثقت من النصوص الدينية، استنادًا إلى قوله تعالى: ﴿

َ
 . 2﴾ وأَ

الشورى ليست مستحبّة فحسب، بل واجبة أيضًا، ورأى فيها أتمّ وأوثق وسيلة عند    عدَّ أحمد بن حنبل کذلك  
يفة والحاكم الإسلامي. وقد وصف بيعة عثمان بأنها أدقّ البيعات بین جميع الخلافات،  أهل السنّة لاختيار الخل 

 لکونها جرت بعد مشاورة في الشورى، وبحضور الصحابة، وانتهت إلى إجماعٍ علی اختيار عثمان خليفة. 
شكلها  ومع أنّ أحمد بن حنبل عدّ الشورى أصدق أسلوب لاختيار الخليفة، إلّا أنهّ لم يفُصّل في  

ومضمونها، ولم يترك رواية حول آلية عملها أو شروط المرشحین، شبيهة بما ظهر في النصوص السنية  
في القرن الخامس الهجري وما بعده. ومع ذلك، فقد جرى اعتماد مبدأ الشورى کأصل مسلّم به في 

 الفکر السياس لأحمد بن حنبل، وکذلك في نظام الديمقراطية الدينية. 
لديمقراطي الديني، يقوم أساس تعيین الحاكم الإسلامي وشرعية الحکومة الدينية علی  في النظام ا

إجماع الأمة الإسلامية، أو إجماع أهل الحل والعقد )الخبراء( من بین الأمة. ووفقًا لذلك، يكون الناس 
شخص  أو خبراؤهم أساس شرعية الحکومة الإسلامية، وكلّما اجتمعوا علی حاكمٍ بعينه، صار ذلك ال

 حاکمًا إسلاميًا بصورة شرعية. 
من   للشعب  السياسية  والمشارکة  العامة  المصلحة  تحقيق  يعُدّ  الدينية،  الديمقراطية  نظام  وفي 
الأهداف الرئيسة للحکومة الدينية. وقد تجسّدت المجالس الشوریة في مؤسسات مثل مجلس الشورى  

اثلة، بهدف الکشف عن المصلحة العامة الإسلامي، مجالس المدن والقرى، وغيرها من المجامع المم
  واتخاذ القرارات العادلة.

 
 . 159، ص1ج : (النظام السياس والقيادة في الإسلامالفقه السياس: ) فقه سياسی: نظام سياسی و رهبری در اسلام. 1
 . 28ص   بيانات القائد:. 2



228     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 نتيجة البحث 

في الفکر السياس، إذ    الجذابةلقد كان قياس النماذج السياسية دائمًا من الموضوعات النظریة  
النبي   خلافة  بمعنى  الإسلامية،  الخلافة  نظریة  إن  المتنوعة.  التاریخية  التجارب  قراءة  إعادة  أتاح 

في شؤون الأمة الإسلامية الدينية والدنيویة، طُرحت لأول مرة علی يد أحمد بن حنبل في    مالأکر
القرن الثالث الهجري، وأفضت في النهاية إلى صياغة اللاهوت السياس عند أهل السنّة. فقد رأى 

مجرّد   أحمد بن حنبل، من خلال تأکيده الأسس الدينية ومبادئ الشریعة، أنّ النظام السياس يتجاوز 
کونه بنية سلطویة استبدادية. إنّ رؤیته للخلافة تكشف عن إدراك ديني للسلطة، يكون فيه حفظ  
الأمة الإسلامية ووحدتها في المقام الأول. وهذه المقاربة تتقاطع بوضوح مع مبادئ الديمقراطية الدينية،  

 الإسلامية. حيث يجب أن تكون الحاکمية في خدمة المصلحة العامة ومنسجمة مع القيم 
الدينية لا یسهم   الديمقراطية  أفكار أحمد بن حنبل ومفهوم  الصلة بین  فإنّ تحليل  ثمّ،  ومن 
فقط في إعادة قراءة تاریخ الفکر السياس الإسلامي، بل يمكن أن یشكّّ أساسًا لتصميم أنظمة  

والحریات   الإنسان  حقوق  شأن  من  تُعلي  أيضًا،  حديثة  إسلامية  الأمة  حكم  وإرادة  السياسية 
بوصفها مبادئ جوهریة. وفي النهاية، يطرح هذا البحث أبعادًا جديدة في النقاش حول إمكانية  
التوافق بین الإسلام والمفاهيم السياسية الحديثة، وقد يكون من شأنه أن يفتح آفاقًا لتحولات  

 مستقبلية في المجتمعات الإسلامية. 
 
 

  



 229       ......................................................................     إعادة قراءة الفکر السياس لأحمد بن حنبل وعلاقته بالديمقراطية الدينية 

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 مصادر البحث 
 م القرآن الکری

 .م2009ه.ش /  1٣88ابن أبي شيبة، المنصف، إعداد: علي لباف، طهران، منشورات منير،  .1
 . ، بيروت: دار الکتب العلميةالحسبةابن تيمية، عبد الحليم،   .2
 . م 1980ابن جُمَحي، محمد بن سلام، طبقات فحول الشعراء، تحقيق: محمود محمد شاکر، جدة: دار المدني،  .3
 . ه1424ن علي، فتح الباري، دار الکتب العلمية، بيروت، لبنان، ابن حجر العسقلاني، أحمد ب  .4
مجلدات، تحقيق محمد إبراهيم نصر وعبد الرحمن عميرة،    5ابن حزم، أحمد بن علي، الفصل في الملل والأهواء والنحل،   .5

 م 1982السعودية: دار ياقوت، 
 .ه1412ت، لبنان، ابن عبد البر، يوسف، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، دار الجيل، بيرو  .6
 . ه1414ابن عساکر، ترجمة الإمام الحسین، تحقيق محمد باقر محمودي، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية،  .7
 . ه1414ابن فرّاء، أبو يعلى محمد بن حسین، الأحكام السلطانية، تصحيح محمد حسن، دار الفکر،  .8
 . ه1408شيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ابن کثير، الحافظ إسماعيل، البداية والنهاية، تحقيق علي  .9

 .م1980ابن هاني، إسحاق بن إبراهيم، مسائل الإمام أحمد بن حنبل، تحریر: زهير الشاویش، بيروت: المکتبة الإسلامية،   .10
 . م 1970–1927عربية،  أبو الفرج الأصفهاني، علي بن حسین، الأغاني، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة: مطبعة دار الکتب ال  .11
 د/ت.أحمد بن حنبل، المسند، دار صادر، بيروت،  .12
 . م 2006ه.ش /  1٣85،  مردم سالاری دينى و اصل حاکميت ملى، مجموعه مقالات همایش مردم سالاری دينى إسماعيلي، محسن،   .13
 . ه1400فرانزر، الأشعري، علي بن إسماعيل، مقالات الإسلاميین واختلاف المصلین، بيروت، لبنان، دار  .14
 . م2011ه.ش / 1٣90، طهران، فرهنگ علوم سياسیبابائ، غلام رضا، آقائ، بهمن،  .15
 .ه1410البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، دار الفکر، بيروت،  .16
بيتهام، کویل بویل، ترجمة شهرام تبریزي، طهران: منش .17 المؤلفان: ديفيد  ورات  بيتهام، ديفيد، ما هي الديمقراطية؟، 

 . م2000ه.ش / 1٣79ققنوس، 
 م 2005ه.ش /  1٣84، منشورات مجد، مبانى مشروعيت حکومت در اندیشه سياسی شيعهحاتم، محمد رضا،  .18
 . م2004ه.ش /  1٣8٣، منشورات أمير کبير، طهران، تشيع و مشروطيت در ايران حائري، عبد الهادي، .19
 .م2004ه.ش / 1٣8٣خامنئي، خامنئي، علي، البيانات، مکتب حفظ ونشر آثار الإمام  .20
 .م1979الخلال، أبو بكر أحمد بن محمد بن هارون بن عزیز، السنة، دار ميمونة، بيروت،  .21
 . ه1415خليفة بن خياط، التاریخ، دار الکتب العلمية، بيروت، لبنان،  .22
 . م2012ه.ش /  1٣91الخميني، روح الله، رسالة الاجتهاد والتقليد، قم، جماعة المدرسین،  .23
، طهران، منشورات وزارة  شوون و اختيارات ولى فقيه، ترجمه مبحث ولايت فقيه از کتاب البيعميني، روح الله، الخ .24

 م 1986ه.ش / 1٣65الثقافة والإرشاد الإسلامي، 
 د/ت.الخميني، روح الله، صحيفة النور، طهران، منشورات وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي،  .25
 .م1995ه.ش / 1٣74فقيه، مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني، الخميني، روح الله، ولاية ال .26
 . م 2014ه.ش / 1٣9٣، مقدمة الکتاب، مؤسسة بوستان الکتاب، امامت در بينش اسلامیرباني كلپايگاني، علي،  .27
مي، العدد  ، دراسات إستراتيجية العالم الإسلابررسی انطباقى نظریه مردم سالاری دينى و دموکراسیزارعي، سعد الله،   .28

 . م2015ه.ش /  1٣94، 64



230     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 . م 2012ه.ش /  1٣91،  27زهري، خالد، الخلافة والولاية بین الاجتهاد والتقليد، ترجمة حامد جمالي، مجلة فروغ الوحدة، العدد   .29
 . م 201٣ه.ش / 1٣92، قم، توحيد، سلف گری در آينه تاریخسبحاني، جعفر،  .30
 . م1979، القاهرة: مکتبة دار التراث، 2ط الشافعي، محمد بن إدریس، الرسالة، تحقيق أحمد محمد شاکر،  .31
 .م1991ه.ش / 1٣70الصدر، محمد باقر، الإسلام يقود الحياة، وزارة الإرشاد الإسلامي، طهران،  .32
 م1987ه.ش / 1٣66کبير، ، طهران، أمير فقه سياسی: نظام سياسی و رهبری در اسلامعميد زنجاني، عباس علي،  .33
 41م، العدد  201٣ه.ش / 1٣92، انتظار الموعود، صيف ویژگی های زمامدار اسلامی در عصر غيبت غفاري، مهدي،  .34
از آغاز تا عصر حاضرفرمانيّان، مهدي،   .35 أهل البيت،  تاریخ فکر سلف گری  ، قم، منشورات دار الإعلام لمدرسة 

 . م2015ه.ش /  1٣94
 .م1997ه.ش / 1٣76، ترجمة علي بايا، طهران، طرح نو، قرن درس اين كارل بوبر،  .36
 . ه1404الماوردي، أبو الحسن، الأحكام السلطانية والولايات الدينية، بيروت، دار الکتب العلمية،  .37
 . ه1422المردوزي، محمد بن نصر، الأخبار، دار العاصمة، الریاض،  .38
بحثية سياسة   –، مجلة علمية  قرائت از نظریه مردم سالاری دينىدولت مطلوب بر مبنای دو  مرندي، محمد رضا،   .39

 . 45، العدد  12متعالية، السنة 
 . ه1412مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، دار الحديث، القاهرة، مصر،  .40
التعليمية   .41 الخميني  الإمام  مؤسسة  قم،  الإسلام،  في  السياسية  النظریة  تقي،  محمد  يزدي،  ،  ٣طالبحثية،   –مصباح 

 . م2001ش /  ه.1٣80
 د/ت. المفيد، محمد بن محمد، المقنعة في الفقه، قم، مؤسسة نشر إسلامي،  .42
 . ه 1409المنتظري، حسین علي، دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية، قم، المرکز العالم للدراسات الإسلامية،   .43
 . ٣٣م، خ 2008ه.ش / 1٣87نهج البلاغة، صبحي الصالح، بيروت،  .44
 . م1994ه.ش / 1٣7٣ن، صموئيل، الموجة الثالثة للديمقراطية في نهاية القرن العشرین، طهران،  هانتينغتو .45
الهيثم، أحمد بن محمد بن حجر، النواقيع المشرقة في الرد علی أهل البدع والزندقة، تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف،   .46

 . م1965، القاهرة: مکتبة القاهرة، 2ط
 . لتاریخ، تحقيق: أکرم العياضي العمراني، المدينةيعقوب بن سفيان، المعرفة وا  .47

48. Goldziher, Ignac, Muslim studies, 2 vols, trans and ed by S.M Stern and C.R. Barber, 
London: Allen and Unwin, 1967 

49. Ess, Josef Van, Political ideas in early Islamic religious thought, in British Journal of 
middle Eastern studies, vol.28, 2001 

50. Goitein, S. D, Attitude towards government in Judaism and Islam, in studies in 
Islamic History and Institution, Leiden: Brill, 1966 

51. Wensinck, A. J, The Refused Dignity, in T. W. Arnold and R. A. Nicholson, eds, A Vol 
of Oreintal Studies presented to E. G. Browne, Cambridge University Press, 1922 

 
 


