دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال پانزدهم، شماره ۲۸، بهار و تابستان ۱۵۰۰، ص: ۸د-۸۹ Academic Journal of the Qur'an and Science, Spring and summer ۲۰۲۱, ۱۵(۲۸), P:۸۹-۱۱۱



# The Role of the Quran in the Emergence and development of Ethics\*

MohamadAli Rezaee Esfehani` Heysam boazaar<sup>\*</sup>

#### **ABSTRACT**

The Holy Quran is the initial developer of morality and the reason for its science in the Islamic world. Ethics as fundamental teaching has always been recommended in Quranic verses and also has been stated as the purpose of the prophethood of the Prophet (P) who considers himself a teacher of ethics. Therefore, due to the Quran's special attention towards ethics, this research uses an analytical-descriptive method, asserting the direct and indirect role of the Quran in the emergence of Islamic ethics, such as; the moral comprehensiveness of the Ouran, recognizing the virtues from vices in the Quran, the systematic form of the moral structure in the Quran, the bestowing special value of the Quran to morality, etc. seeks to prove the author's claim that that the emergence of ethics was simultaneous with the revelation of the Quran and on the base of principles and foundations, on the one hand, was a factor in directing the Islamic ethics based on divine principles and goals, and on the other hand, it reflects the role of the Holy Quran in the emergence, development and grounding of many scientific developments in the Islamichumanities.

**Keywords:** Quranic Ethics, Virtues, Vices, Ethical Verses, Emergence of Ethics

Y- PHD Student of Quran and islamic Texts Qom islamic teachings university(Corresponding Author), haithamboozar Y Y Y @gmail.com



<sup>\-</sup> Full Professor of Al-Mustafa international university, rezaee@quransc.com.



مقاله علمی ـ یژوهشی

# نقش قرآن در پیدایش و رشد دانش اخلاق \*

# محمد علی رضایی اصفهانی $^{1}$ هیثم بوعذار $^{7}$

#### چکیده

قرآن کریم آغازگر اخلاق و سبب پیدایش دانش آن در دنیای اسلام است. اخلاق به عنوان آموزه بنیادین همواره در آیات قرآنی مورد سفارش قرار گرفته و غایت بعثت پیامبر کے دویش را معلم اخلاق می داند ، بیان شده است. با توجه به اهتمام ویژه قرآن کریم به اخلاق، این پژوهش با روش توصیفی ـ تحلیلی با بازگویی نقش مستقیم و غیر مستقیم قرآن در پیدایش دانش اخلاق اسلامی است. قرآن کریم با خصوصیات جامعیت اخلاقی، بازشناسی فضائل از رذایل، نظام مند بودن ساختار اخلاقی و ارزش ویژه آن به اخلاق درصدد اثبات ادعای نگارنده مبنی بر پیدایش دانش اخلاق اسلامی همگام با نزول قرآن و بر اساس پایه ها و اصول و مبانی آن است. قرآن کریم از سویی عامل جهت دهنده دانش اخلاق بر اساس مبانی و اهداف الهی است، از جهت دیگر بازگوکننده نقش این کتاب در پیدایش، گسترش و زمینه سازی بسیاری از تحولات علمی در علوم اسلامی ـ انسانی است.

واژگان كليدى: قرآن، اخلاق، اخلاق قرآنى، فضائل، رذايل، آيات اخلاقى، پيدايش، رشد اخلاق.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۱۰/۲٥ و تاریخ پذیرش: ۲۶۰/۰۶/۱

١. استاد جامعه المصطفى العالميه: rezaee@quransc.com.

دانشجوی دکتری رشته مدرسی معارف، گرایش قرآن و متون اسلامی دانشگاه معارف اسلامی قم(نویسنده مسئول): haithamboozar ۲۹۲۱@gmail.com .

دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال پانزدهم، شماره ۲۸، بهار و تابستان ۱۵۰۰، ص: ۱۸–۱۱۱ نقش قرآن در پیدایش و رشد دانش اخلاق محمد علی رضایی اصفهانی هیثم بوعذار



#### طرح مسئله

یکی از پرسشهای بنیادین در حوزه اخلاق شناختی، شناسایی منبع دانش اخلاق اسلامی است که در داخل خود چندین پرسش دیگر دارد، آیا ساختار اخلاق اسلامی از بافتار اخلاق یونانی گرفته شده است؟ آیا قرآن که سند بعثت پیامبری است که خویش را معلم اخلاق معرفی نموده، دربرگیرنده مبانی، اصول و قواعد اخلاقی در عرصههای گوناگون فردی، اجتماعی، سیاسی و اقتصادی است؟ با بیان سرمنشأ و پایه دانش اخلاق اسلامی از منظر قرآن و احادیث معصومان این ابهام ها برطرف گردیده و ساختار قرآنی دانش اخلاق، اصول و مبانی آن نیز هویدا می گردد.

#### الف. مفهومشناسي اخلاق

#### ۱. اخلاق در لغت

واژه «اخلاق» ازنظر لغوی جمع «خُلُق، خُلق» است و به معنای صورت و صفات باطنی و ناپیدای انسان (سرشت) که با بصیرت قابل درک است (راغب اصفهانی، مفردات الفاظ القرآن، ۱٤۱۲ق: ۲۹۷). واژه «اخلاق» یا «خُلق» در کاربست قرآنی وجود ندارد؛ اما کلمه «خُلُق» دو بار در قرآن به کار رفته است:

١- در ستايش پيامبر على: ﴿ وَ إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم ﴾ (قلم / ٤)؛

۲- مخاطبان حضرت هود هی در پاسخ به دعوت های مکرر او به اخلاق پسندیده عقلی و شرعی: ﴿إِن هَذَا إِلَّا خُلُقُ الأَوَّلِینَ ﴾ (شعرا/ ۱۳۷)؛ که به معنای عادت و روش است؛ یعنی کار ما همانند کار پیشینیان در بت پرستی و خشونت در مجازات و کیفر است (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۱:
 ۱۸ (۲۰۰۳).

#### ۲.اخلاق در اصطلاح

اخلاق، کیفیتی برای نفس آدمی است که رفتارهایی متناسب با آن از انسان بروز میکند؛ یعنی اگر کیفیت نفس خوب باشد، کارهای خوب و اگر بد باشد، کارهای ناشایست صورت میگیرد، پس اخلاق به اخلاق حسنه و خوب و اخلاق رذیله و بد تقسیم میگردد (ر.ک: خواص، نسبت علم اخلاق و فلسفه اخلاق، ۱۳۹۸؛ سنائی، اخلاق اوقات فراغت، ۱۳۹۸: ۱۹).

ابن مسكويه مي گويد: «اخلاق، حالتي نفساني است كه بدون نياز به تفكر و تأمل، آدمي را به



سمت انجام کار حرکت می دهد.» (ابن مسکویه، کیمیای سعادت، ۱۳۷۵: ۵۸-۵۷). بر این اساس، اخلاق؛ یعنی نمایان کردن فضیلتها و زشتی ها در رفتار بر اساس صفات راسخ \_ خوب یا بد \_ در نهان انسان است.

#### ٣. تعريف علم اخلاق

اندیشمندان اسلامی و غربی تعریفهای متعددی برای علم اخلاق ذکر کردهاند؛

برخی علم اخلاق را علم چگونگی اکتساب اخلاق نیکو دانسته اند که بر اساس آن افعال و احوال شخص نیکو می شود (طوسی، اخلاق ناصری، بی تا: ۱۶)؛ عده ای نیز آن را علم چگونه زیستن خوانده اند (مطهری، آشنایی با علوم اسلامی، ۱۳۱۸: ۲/ ۱۹۰)؛ ژکس می گوید: «علم اخلاق عبارت است از تحقیق در رفتار آدمی، بدان گونه که باید باشد.» (ژکس، فلسفه اخلاق (حکمت عملی)، ۱۳۵۷: ۹).

بر اساس این توضیحات، علم اخلاق علاوه بر بیان صفات و رفتارهای نیکو و زشت، درباره راهکارهای رسیدن به فضیلتها و دوری از زشتی ها در دو گونه نفسانی و رفتاری را موردبررسی قرار می دهد. گرچه بیشتر تعاریف اخلاق یا علم اخلاق، به جنبه عملی (رفتار انسان) توجه کرده است و جنبه نظری اخلاق را اهمال کرده است.

#### ٤.موضوع دانش اخلاق

پیش از رهیافت به موضوع دانش اخلاق، جهت فهم هرچه بیشتر آن، بایستی تقسیمات آن بازگو گردد. دانش اخلاق بر دو گونه است: نخست، اخلاق نظری که از آن به «فلسفه اخلاق» نیز تعبیر می شود؛ موضوعاتی همچون غایتهای بنیادین اخلاقی، حقیقت فضیلت و چیستی آن، نفس انسان و ملکات خصوصیات آنها و... را موردبررسی قرار می دهد؛ دوم، اخلاق عملی که رفتار عملی انسان و ملکات فاضلهای که باید در نهان انسان راسخ شود، همچون عفت، شجاعت، صبر و عدالت مورد واکاوی قرار می دهد (دراز، کلمات فی مبادی علم الاخلاق، ۱۳۷۲: ۱۷)؛ گرچه برخی اخلاق نظری مذکور را فلسفه اخلاق می دانند، نه فلسفه دانش اخلاق، چون رهیافت فلسفه دانش اخلاق را موضوع اخلاق می دانند (ر.ک: یحیایی، فلسفه اخلاق، تحولات آن، عوامل موجب پیدایش آن و روشهای علم اخلاق می دانند (ر.ک: یحیایی، فلسفه اخلاق، تحولات آن، عوامل موجب پیدایش آن و روشهای

بر این اساس، دانش اخلاق، ملکات فاضله و حقیقت فضیلت و چیستی آن را موردبررسی قرار داده

دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال پانزدهم، شماره ۲۸، بهار و تابستان ۱۵۰۰، ص: ۸۹–۱۱۱ نقش قرآن در پیدایش و رشد دانش اخلاق محمد علی رضایی اصفهانی هشت به عذاد



است، درعین حال به پیروی و مطابقت رفتار عملی انسان با فضیلت و دوری از رذیلت را نیز مورد کاوش قرار می دهد. ناگفته نماند که مقصود از دانش اخلاق در این مقاله، دانش اخلاق اسلامی «نقلی و حیانی» بر پایه آموزه های قرآنی است و دانش اخلاق فلسفی بر اساس «تفکر \_ نتیجه» موردنظر نیست.

#### ب.تاریخچه دانش اخلاق

مباحث اخلاقی همگام با گام نهادن انسان روی زمین بوده است؛ زیرا که خداوند نخستین پیامبران خویش را با مباحث اخلاقی آشنا نموده و آنها را به تزکیه نفوس واداشته است؛ اما فراز سربلندی اخلاق، عصر نزول قرآن و بعثت پیامبر است، چنانکه آن حضرت غایت برانگیختن خویش را تکامل بخشیدن به اخلاق و پرورش امت اخلاق مدار بازگویی نمود، پس از ایشان امام علی و ائمه معصومین الهام بخش اخلاق در عرصه های گوناگون بودند که در مکتب آنان مردان برجسته اخلاقی، همچون؛ سلمان فارسی، عمار یاسر، ابوذر، محمد بن ابی بکر، جارود بن منذر و... پرورش یافتند (مکارم شیرازی، اخلاق در قرآن، ۱۳۸۶: ۱/ ۳۵-۳۱).

پسازآن اندیشمندان اسلامی با پیروی از این شیوه، نوشته های فراوانی به تحریر در آوردند، همانند



«احیاءالعلوم»، غزالی؛ «اخلاق ناصری» و «اوصاف الاشراف»، خواجه نصیرالدین طوسی، «محجة البیضاء»، فیض کاشانی و «جامع السعادات»، نراقی و... (قربانی، تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، ۱۳۸۲، ۱۹۸ – ۱۹۷؛ صدر، تأسیس الشیعه، بی تا: ٤١٤ – ٤١٥).

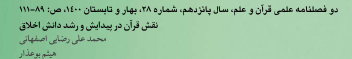
این جنبش تا به امروز با ساختاری متمایز و استوار مند از بافتار اولیه نگاشته های اخلاقی، همچنان در پیشرفت دانش اخلاق اسلامی بر پایه قرآن کریم ادامه دارد. نگاشته هایی مانند «دستور الاخلاق فی القرآن: دراسة مقارنة للاخلاق النظریة فی القرآن» و «کلمات فی مبادی علم الاخلاق»، عبدالله درّاز؛ «اخلاق در قرآن»، مکارم شیرازی؛ «اخلاق در قرآن»، مصباح یزدی و... از جمله نگاشته ها بر اساس بافتار قرآنی شمرده می شوند.

## ج. نقش قرآن در پیدایش دانش اخلاق اسلامی

قرآن کریم در کنار اثرگذاری مستقیم خود، تأثیرات غیر مستقیم در پدیداری دانش اخلاق اسلامی نیز داشته است؛ چراکه با اعتبار بخشی به سخن و سیره حاملان وحی که همان رسول گرامی اسلام الله و اهل بیت مستند، با گفتار و رفتار خودشان در شکل گیری اخلاق و دانش آن در بین مسلمانان نقش و افری داشته اند. نقش قرآن در پیدایش علم اخلاق در موارد ذیل خود را آشکار می سازد:

### ١. جامعيت اخلاقي قرآن

آیات و روایات فراوانی بر شمول و فراگیر بودن قرآن و آموزههای آن بر همه شنون زندگی بشر در راه طی کردن مسیر هدایت و تکامل و تقرب به خداوند که بدان نیاز دارد، دلالت می نماید (اعراف/ ۱۹۸۹ انبیاء/ ۱۹۷۷؛ نحل/ ۹۸۹؛ یوسف/ ۱۱۱۱). از سوی دیگر فراگیر بودن نظام اخلاقی قرآن در پَهنههای گوناگون زندگی انسان، چه درزمینه ارتباط انسان با خداوند مانند شکر خداوند، رضا و تسلیم در برابر فرمانهای او (لقمان/ ۱۲ و ۱۲؛ احزاب/ ۳۳)؛ یا ارتباط انسان با همنوعان خود، مانند تواضع در برابر مردم، ایثار، نرم خویی (حشر/ ۹؛ لقمان/ ۱۸؛ آل عمران/ ۹۵۱)؛ ارتباط انسان با طبیعت، مانند اهمیت محیطزیست، دوری از اسراف و تبذیر، حفاظت از محیطزیست، دوری از تخریب منابع طبیعی (طه/ معیطزیست، دوری از تخریب منابع طبیعی (طه/ ۱۹۰۰)؛ روابط بین المللی انسان، مانند رعایت عدالت در همه عرصهها و بزرگداشت دو سویه، ادای امانت، رعایت عهد و میثاق (نساء/ ۱۳۵)؛ مانده/ ۱ و ۸؛ ممتحنه/ ۸؛ انفال/ ۵۰ و ۲۰؛ توبه/ ٤)؛ و جنبههای دیگر، همچون؛ اخلاق اقتصادی مانند رعایت عمد ممتحنه/ ۸؛ انفال/ ۵۰ و ۲۰؛ توبه/ ٤)؛ و جنبههای دیگر، همچون؛ اخلاق اقتصادی مانند رعایت عمالت اقتصادی، گردش اموال و ثروت عمومی، حرمت ربا، تشویق به انفاق و صدقه (حشر/ ۷؛ بقره، عدالت اقتصادی، گردش اموال و ثروت عمومی، حرمت ربا، تشویق به انفاق و صدقه (حشر/ ۷؛ بقره، عدالت اقتصادی، گردش اموال و ثروت عمومی، حرمت ربا، تشویق به انفاق و صدقه (حشر/ ۷؛ بقره، عدالت اقتصادی، گردش اموال و ثروت عمومی، حرمت ربا، تشویق به انفاق و صدقه (حشر/ ۷؛ بقره، عدالت اقتصادی، گردش اموال و ثروت عمومی، حرمت ربا، تشویق به انفاق و صدقه (حشر/ ۷؛ بقره





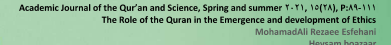
0-P-YY حدید/ Y)؛ سیاسی، مانند تولی و تبری، امربه معروف و نهبی از منکر، تعظیم شعائر اسلامی (آل عمران/ Y1۰ بناء (Y1۰ بناه بناه (Y1۰ بناه بناه فضائل و رذایل (یوسف/ Y10 بالنازعات/ Y1 بناه بنان ریشه فضائل و رذایل (یوسف/ Y10 بالنازعات/ Y1 بناه به مسال Y10 به مسال Y10 بالنازعات (Y10 بالناز (Y10 بالنازعات (Y10 بالناز (Y10

#### ۲. بازشناسی فضائل از رذایل

چنانچه بیان گردید، موضوع دانش اخلاق نفس انسان است، چون که نفس انسان کانون رویش فضیلتها و رذیلتهای اخلاقی است. درنتیجه افعال و سلوک اخلاقی بر اساس همان ملکات نفسانی بروز و آشکار می گردد، پس اگر بخواهیم ریشه ارزشها (فضائل) و ضدارزشها (رذایل) را بشناسیم، باید حالات و صفات نفس در قرآن را بجوییم تا بتوانیم بر اساس معرفت قرآنی فضائل و ضد آن را بازشناسی کنیم (هاشمی، سازواره نظام اخلاقی در قرآن، ۱۳۹۱: ۱۰۵). به همین جهت برخی از اندیشمندان اخلاق پژوه پس از کاوش در آیات قرآن، ملکه نفسانی «تقوا» را کانون و محور تمام فضیلتها دانسته و از سویی دیگر ملکه نفسانی «فجور» را کانون تمام رذیلتهای اخلاقی معرفی کرده اند (دراز، دستور الاخلاق فی القرآن: دراسة مقارنة للاخلاق النظریة فی القرآن، ۱۹۸۷: ۲۸۱).

برای اثبات این دیدگاه، نخست معنا و ریشه «تقوا» و «فجور» در کاربردهای زبانشناسان را بیان کرده، سپس کاربست آنها در قرآن و سنت مورد واکاوی قرار می گیرد. سرانجام رهیافت و رابطه «تقوا» در بازشناسی فضائل و رذایل را بررسی می کنیم.

قرآن كريم مي فرمايد؛ ﴿وَ نَفْسٍ وَ مَا سَوَّاها فأَلهَمَها فُجُورَها وَ تَقوّاها ﴾ (شمس ٧-٨)؛ در كاربرد



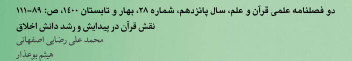


زبان شناسان، «تقوا» از ریشه «وقی» به معنای صیانت چیزی از ضرر و موجبات آن و حالتی نفسانی جهت حفظ و صیانت نفس از خطرات و آسیبها دانسته اند (راغب اصفهانی، مفردات الفاظ القرآن، ۱۶۱۲ق: ۸۸۱). عده ای دیگر از لغت شناسان، «وقی» را به معنای پسرزدن چیزی با چیز دیگر می دانند، سپس معنای بنیادی تقوا را، به معنای حفظ چیزی از خلاف و سرپیچی در عرصه برون و رفت ار عملی دانسته اند و کلمه «فجور» را متضاد «تقوا» و به معنای شکافتگی جنبه اعتدال و روند اصیل و بنیادین (طبیعی) بیان کرده اند (مصطفوی، التحقیق فی کلمات القرآن، ۱۲۳۰ ۱۸۶).

بر این اساس در کاربست قرآنی و زبان شناسی، «فجور» در روبروی «تقوا» قرار گرفته و معنای متضاد آن را ایفاء می کند: «ام نجعَل المُتَقِّینَ گالفُجَّارِ» (ص/ ۲۸)؛ در فرجام معنا شناسی «تقوا» و «فجور» چنین بر می آید که؛ تقوا یک صفت نفسانی است که بر مبنای آن، انسان با تقوا از گناه حفظ و مصونیت دارد؛ دیگر اینکه، نفس انسان پذیرای هر دو صفت نفسانی است؛ اما بی تردید «فجور» چون که معنای شکاف و برون رفت از حالت طبیعی دارد، صفت عارضی برای مخدوش کردن صفت نفسانی نخست «تقوا» شمرده می شود. همچنین تضاد دو سجیه نفسانی تقوا و فجور، بازگوکننده کانون رفتار خوب و بد است.

ناگفته نماند که از کاربست آیه «فألهَمها فُجُورَها وَ تَقَواها» و آیات پیرو آن «قَد أفلَحَ مَن زگاها وَ قَد خَابَ مَن دَسَّاهَا» (شمس/۹ - ۱۰) استفاده می شود که دو صفت «تقوا و فجور» فزونی و کاهش می پذیرد، بدین معنا که انسان هم زمان متصف به فضایل و رذایل است و هراندازه در مسیر پاکسازی نفس از آمیختگی فجور گام برمی دارد، به همان میزان صفت تقوا افزایش می یابد و برعکس. به عبارت دیگر، نفس انسان با تمام وجود خود راه کمال را درک نموده و گذرگاه پلیدی و اسباب و عوامل آن را شناخته است، همچنین شیوه نگهداری خود از زشتی و پیمودن راه تکامل و فضیلت را فهمیده است، به هر میزان پالایش نفس را انجام دهد، به همان اندازه سبب رشد خود گشته، به هراندازه آمیختگی با پلیدی و فجور داشته باشد، به همان مقدار از تقوا و فضائل جدا می شود (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۱:

علاوه بر آن، خداوند با تأکید بر هدایت عقلی، فطری، تکوینی و تشریعی انسان به سوی ارزشها (فضائل) (بقره / ۲۱۳؛ مائده / ۱۹؛ انعام / ۸۸؛ یونس / ۲۰–۳۵؛ ابراهیم / ۶؛ اسراء / ۹ و...)، آزادی گزینش بین ارزش و ضد ارزش (انسان / ۳؛ بلد / ۸۰–۱۰۰)، معرفی جایگاه انتشار پلیدی (یوسف/ ۵۳؛ بقره / ۱۲۹)، شناساندن نیروهای یاسدار از ملکات فاضله اخلاقی مانند وجود نفس ترغیب کننده





به تقوا، وجود نفسی که انسان را از گناه بازمی دارد و همواره او را به سوی تکامل و خوبی ها دعوت می کند، وجود حجت پنهانی در نفس؛ یعنی قدرت جداکردن فضایل و رذایل در نهان انسان (فجر/ ۲۷؛ کهف/ ۷۷؛ شمس/ ۸؛ قیامت/ ۲ و...)، بیان ارزش و هنجارهای اخلاقی در عرصه های گوناگون رفتاری (فردی، خانوادگی، اجتماعی، سیاسی و...) (عنکبوت/ ۲۹؛ اللیل/ ٤-۱۰؛ اسراء/ ۲۳-۲۶؛ بقره/ ۱۷۸ و...)، باعث شناساندن ریشه فضائل و رذایل شده و شیوه نگهداری نفس و پالایش آن و حرکت به سمت تکامل اخلاقی در پهنه های مختلف را به مردم آموخته است؛ بنابراین انسان برتر اخلاقی از دیدگاه قرآن کسی است که آخرین مرتبه تقوا را دارا بوده و میل به گناه و طغیان نداشته باشد.

قرآن با بازگویی کانون فضیلت و رذیلت، راهکارهای توان بخشی نفس جهت جنبش در مسیر تقوا و تکامل اخلاقی، بازشناسی کانون رذیلت نفس و راههای رخنه کردن و ناتوان نمودن آن جهت توقف حرکت در مسیر ارزشها، وجود نیروهای پاسداشت از فضائل و... موجب سامان یابی و پیدایش دانش اخلاق اسلامی مبتنی بر اصول و راهکارهای قرآنی جهت تکامل اخلاقی و پویش به سوی ارزشهای انسانی در عرصه های گوناگون گردیده است.

#### ۳. ارزش ویژه به اخلاق

با واکاوی آیات قرآنی پاسداشت ویژه قرآن نسبت به اخلاق و تشویق به آن در آیات بی شمار نمایان می گردد. این اهتمام ویژه تا بدان جا که نزول قرآن و فرستادن پیامبران را برای استواری اخلاق و تهذیب نفس معرفی نموده است که نشان از ارج نهادن قرآن نسبت به اخلاق از یک جهت، از سویی دیگر سبب برانگیختن مؤمنان برای کسب فضایل و دوری از پلیدی ها گشته و ارزش مباحث اخلاقی بین مردم را دو چندان کرده است، همچنین موجبات پیدایش دانش اخلاق اسلامی بر اساس اصول قرآن را فراهم کرده است، مانند:

## یکم. اخلاق نیکو مایه نجات و رستگاری

قرآن کریم در آیات زیادی کسب اخلاق نیک را واجب شمرده و آن را مایه رستگاری و سعادت دانسته است. در مقابل اخلاق پلید را سبب گمراهی و خسران معرفی کرده و می فرماید: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَسَّاها﴾ (شمس/ ۹-۱۰)؛ ﴿یوْمَ لا ینْفَعُ مالٌ وَ لا بَنُونَ إِلَّا مَنْ أَتَی اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِیمٍ﴾ (شعراء/۸۸-۸۸)؛ بر اساس این آیات، رستگاری و سعادت درگرو کسب فضایل و تهذیب نفس است و زیان و خسران بر اثر رذیلت و خلق و خوی پلید و شیطانی است.

## دوم. هدف بعثت پيامبران





قرآن کریم، والایی و برتری اخلاقی و پابرجایی هنجارهای اخلاقی در امت را، یکی از انگیزه های بنیادین برانگیختن پیامبران برشمرده و می فرماید: ﴿هُوَ الَّذِی بَعَثَ فِی الْأُمِّینَ رَسُولًا مِنْهُمْ یَتْلُوا عَلَیهِمْ آیاتِهِ وَ یَزکیهِمْ وَ یَعَلِّمُهُمُ الْکتابَ وَ الْحِکمَةَ ﴾ (جمعه/ ۲)؛ ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِیهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ یَتْلُواْ عَلَیهِمْ ءَایاتِهِ وَ یزکیهِمْ وَ یعَلِّمُهُمُ الْکتَابَ وَ الْحِکمَةَ وَ إِن کَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِی ضَلَالٍ مُّیِین﴾ (آلعمران/ ۱۹۶)؛ این آیات انگیزه اصلی بعثت پیامبران را پاکی و رشد و نمو جانهای مستعد می داند، درعین حال سرفصل های برنامه پیامبران را پاکسازی درونی و آموزش علمی قلمداد می کند (رضایی اصفهانی، تفسیر قرآن مهر، ۱۳۸۷: ۳/ ۳۲۱).

## سوم. فلسفه وجودي قرآن

فلسفه وجودی قرآن در آیات برای هدایت و روشنگری است، چنانکه خداوند هدایت انسان به سوی کمال و نور و برتری اخلاقی را غایت وجودی قرآن می داند. می فرماید؛ ﴿ أُنزِلَ فِیهِ الْقُرْءَانُ هُدًی لِّلنَّاسِ وَ کَمال و نور و برتری اخلاقی را غایت وجودی قرآن می داند. می فرماید؛ ﴿ أُنزِلَ فِیهِ اللَّهُ مَنِ اللَّهِ نُورٌ وَ کَتابٌ مُبِینٌ یهْدِی بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ بَینَاتٍ مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَ کَتابٌ مُبِینٌ یهْدِی بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ السَّلامِ وَ یخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَی النُّورِ بِإِذْنِهِ وَ یهْ دِیهِمْ إِلی صِراطٍ مُسْتَقِیمٍ ﴿ (مائده / ١٦)؛ قرآن راه های شبل السَّلامِ وَ یخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَی النُّورِ بِإِذْنِهِ وَ یهْ دِیهِمْ إِلی صِراطٍ مُسْتَقِیمٍ ﴾ (مائده / ١٦)؛ قرآن راه های ناصحیح را آشکارا می کند، چنانچه باعث هدایت انسان به سوی کمال و فضیلتها می شود و آن را از تاریکی و ظلمت جهل، شرک، نفاق و رذیلتها دور می سازد (مکارم، تفسیر نمونه، ۱۳۷۱؛ ۱۳۷۶).

ناگفته نماند که مقصود از «سبل السلام»، راههای سعادت و صعود اخلاقی و روش نیل کمالات نفسانی است که همان ملکات فاضله اخلاقی است (حق پناه و عبادی، رویکرد اعجاز اخلاقی قرآن، ۱۳۹۰: ۲۰).

## چهارم. ستایش و تأکید بر جنبه رفتار اخلاقی پیامبر

گستره اخلاقی پیامبر در پَهنه فردی و اجتماعی همواره موردستایش و توصیه قرآن کریم بوده است، قرآن می فرماید: ﴿وَ إِنّک لَعَلَى خُلُقٍ عَظِیم﴾ (قلم، ٤)؛ ﴿وَ لَوْ كُنتَ فَظًا غَلِیظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ است، قرآن می فرماید: ﴿وَ إِنّک لَعَلَى خُلُقٍ عَظِیم﴾ (قلم، ٤)؛ ﴿وَ لَوْ كُنتَ فَظًا غَلِیظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِک﴾ (آل عمران/ ١٥٩)؛ این آیات بر استواری اخلاق پیامبر الله و عظمت آن تصریح نموده است، تا بدان جا که در روایات معصومان اخلاق پیامبر الخلاق قرآن معرفی شده است (صادقی تهرانی، الفرقان فی تفسیر القرآن، ۲۰ ا ۱۶۰ ۲۰ - ۲۱). سیره آن حضرت شی صبر و استقامت، مدارات، تواضع و خوی نرم آن در عرصه های گوناگون، نمایه اخلاق الهی ایشان را آشکار می کند. به همین جهت قرآن، پیامبر شی را الگو معرفی کرده و مؤمنان را به اقتدای به ایشان امر کرده است (احزاب/ ۲۱).



## پنجم. تأكيد معصومان الله بر اهميت اخلاق

قرآن با اعتبار بخشی به سخن و سیره معصومان هی ، عامل گسترش اخلاق و دانش آن در بین پیروان خویش گردید؛ زیرا ترغیب و دعوت معصومان هی به اخلاق از یکسو بازگوکننده اهمیت آراستگی به فضایل اخلاقی و زدودن پستی هاست؛ از سوی دیگر نشان دهنده در برگیری قرآن بر مکارم اخلاقی و چگونگی آراستگی به ارزش ها و دوری از زشتی هاست.

پیامبر علی می فرمایند؛ «إنّما بُعِثْتُ لِاتَمّمَ مَكَارِمَ الْاخْلاقِ» (متقی، كنز العمّال، بی تا: ۱۲،۳ ح و ۱۲،۵ می فرمایند؛ «إنّما بعثت بیامبر الله می دهد که تمام اهداف بعثت پیامبر در تكمیل فضایل اخلاقی و تكامل انسانها خلاصه می شود.

معصومان به با توضیح نقش اخلاق در پیدایش تمدنسازی، اثر گذاشتن بر روابط اجتماعی و تکامل شخصیت فردی، پابرجایی فرهنگ ملتها، و تمام عرصههای زندگی (مادی و معنوی)، جلب رضایت خداوند و.. (مجلسی، بحارالانوار، ۱۱۶۰۳ / ۷۰ ، ۱۵۰۰ نوری، مستدرک الوسائل، ۱۱۶۰۸ / ۳۳۸)، باعث سامان یافتن و نهادینه شدن ریشههای دانش اخلاق در بین مسلمانان شدند.

### ٤. غايت اخلاقي آيات قرآني

قرآن کریم خود را هدایت کننده به سوی خوبی های معرفی می کند (اسراء / ۹؛ بقره / ۱۸۵). غایت های بنیادین تکالیف شرعی و بازگویی قصه های اقوام پیشین و حتی تمثیلات قرآنی را، هدایت به سمت تکامل و تقرب به درگاه الهی که انگیزه نهایی دانش اخلاق است، بیان می دارد (طه / ۱۶؛ یونس / ۲۶؛ بقره / ۱۸۳؛ ذاریات / ۲۰–۲۱؛ و…)؛ بنابراین می توان ادعا کرد که بیشتر آیات قرآنی (آیات انفسی، آفاقی، توحیدی، قصص، تمثیلات قرآنی، سرگذشت پیامبران الهی و…) دارای صبغه اخلاقی بوده و انسان را در جهت اخلاقیات سوق می دهند. جهت پایستن این ادعا به عنوان نمونه تعدادی از آیات قرآنی ذیل عناوین مذکور را موردبررسی قرار داده و گزاره های اخلاقی آن ها را بر می شماریم.

## يكم. علت غايى تشريع برخى تكاليف فقهي

قرآن کریم پس از ذکر اهداف و شرایط متعدد نماز، علت غایی تشریع حکم نماز را جلوگیری از زشتی میداند (عنکبوت/ ٥٤)؛ که غایت این حکم از اخلاقیات است. همچنین برای نقش اخلاقی نماز بر نمازگزاران و تأثیر آن، فضایل خاصی را بیان میکند (معارج/ ۲۲-۳۶). در حکم روزه نیز هدف



بنیادین تشریع آن، از منظر قرآن نائل آمدن به مرتبه تقواست (بقره/ ۱۸۳). همچنین در تشریع زکات: نخست؛ آنکه عنوان زکات اخلاقی است، چونکه معنای پاکسازی و پالایش نفس را میدهد؛ دوم اینکه، هدف از تشریع زکات در برخی از آیات، باعث تزکیه و تطهیر نفس میگردد (توبه/۱۰۳).

## دوم. بُن مایه های اخلاقی در قصص قرآنی

خداوند هلاکت برخی اقوام را به دلیل وجود رذیلت سرکشی نفس می داند، همانند هلاکت قوم ثمود (شمس/ ۱۱)، نابودی قوم فرعون (نوح/ ۲۰)، دربرگیری قصص قرآنی بر بن مایه های اخلاقی در داستانهای پیامبران و بزرگ مردان مؤمن دیگر، همچون؛ داستان حضرت موسی به با دختران شعیب به نشانه حیاء در دختران شعیب (قصص/ ۲۰)، امیدواری حضرت موسی (قصص/ ۳۰)، رازداری مادر حضرت موسی (قصص/ ۲۰)، وجود فضایل اخلاقی در داستانهای دیگر پیامبران و اولیاء الهی (آل عمران/ ۱۶۲؛ یوسف/ ۲۳؛ نحل/ ۱۲۰؛ اسراء/ ۳۰).

## سوم. نكات اخلاقي در تمثيلات قرآني

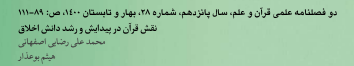
قرآن کریم غایت بازگویی تشبیهات و مثالهای قرآنی را پندگرفتن ـ که یک مقوله اخلاقی است ـ میداند (زمر/ ۲۷). دربرگیری مثالها و تشبیهات قرآنی بر پیامهای اخلاقی، دلیل مستقلی برای اثبات این دیدگاه است. مانند تشبیه اخلاق نیکو به درخت استوار و تنومند (ابراهیم/ ۲۶)؛ تشبیه دانشمندان هواپرست و مغرور و منکران آیات الهی به جانوران (اعراف/ ۱۷۲)؛ و تشبیه عهدشکنان به موجود بی خرد (نحل/ ۹۲).

## چهارم. بهرهمندی از نشانههای خداوند مبتنی بر گزارههای اخلاقی

قرآن کریم می فرماید: ﴿إِنَّ فِی اختِلَافِ اللَّیلِ وَ النَّهَارِ وَ ما خَلَقَ الله فِی السَمَاوَاتِ وَ الارضِ لآیَاتٍ لِقَومِ یَتَّقُونَ﴾ (یونس/ ۲)؛ خداوند شرط بهره مندی از نشانه های خداوند در زمین و آسمان را در پرتو نگه داری از گناه و صفای باطن «تقوا» می داند؛ بنابراین خداوند متعال به بیشتر آیات قرآنی، صبغه اخلاقی داده و غایت را تکامل بشر به سوی ملکات فاضله معرفی نموده است، بر این اساس می توان قول پیامبر علی که غایت بعثت خویش را برای تربیت نفوس و تکمیل مکارم اخلاق می داند، تفسیر کرد.

## ٥. اشتمال قرآن بر مبانى اخلاق

به اصول و پیشفرضهای بینشی که پیش از ورود به هر علم، مسلم انگاشته می شود، چون در جای خود به اثبات رسیده است، مبانی گفته می شود (رضایی اصفهانی، منطق تفسیر قرآن ۵، ۱۳۹۶: ۲۸۲).





مبانی اخلاقی از دیدگاه قرآن، با مبانی اخلاقی دیگر مکتبهای اخلاقی متفاوت است؛ زیرا قرآن انسان را دارای دو ساحت (جسم و روح) بیان می دارد. از سوی دیگر خلقت جهان را هدف دار، معرفت شناسی انسان را پابرجا بر حس و تجربه نمی داند، بلکه ریشه های معرفتی گوناگون را یادآوری می کند، در حالی که برخی مکاتب اخلاقی (مادیون و پوزویستها) انسان را تک ساحته، معرفت بشری را منحصر در حس و تجربه، غایت نهایی خلقت دنیا را لذت بخشی و... انگاشته اند که با دیدگاه هدف دار و غایت بخش قرآن فاصله فراوانی دارد؛ بنابراین مبانی اخلاقی از دیدگاه قرآن، استوار بر چند یایه است:

## یکم. مبانی هستی شناسی

جهان توحید محور مبتنی بر شناخت خداوند (حدید/۳)، پایان جهان و بازگشت به سوی خداوند (بقره/ ۱۵۲)، جهان فناپذیر که پیش در آمد جهان آخرت است (الرحمن / ۲۱ – ۲۷؛ حدید/ ۲۰)، مرگ، سرآغاز زندگی جاودانه (عنکبوت/ ۱۶)، پاداش و کیفر در رستاخیز (زلزله/ ۷–۸)؛ و هدفمند بودن دنیا (آل عمران/ ۱۹۱).

## دوم. مبانی معرفتشناسی

عقل و خردورزی (آل عمران/ ۱۹۱)، وحی الهی از طریق پیامبران (شوری/ ۵۱)، حس و تجربه (عنکبوت/ ۲۰)، و فطرت و الهام درونی (شمس/ ۸؛ روم/ ۳۰).

## سوم. مبانی انسانشناسی

دو ساحتی بودن ترکیب انسان از جسم و روح، آفرینش دارایی های زمین برای انسان (بقره/ ۲۹)، عبد بودن و عبادتگری انسان (نحل/ ۳۱)، آزادی گزینش انسان بین خیر (ارزشها) و شر (زشتی ها، سرکشی) (انسان/ ۳).

### چهارم. مبانی ارزششناسی

توحیدمحوری (یوسف/ ۶ - ۲۷؛ نساء/ ۳۳)، تقوا (حجرات/ ۱۳)، پاسداشت تکالیف الهی (آلعمران/ ۱۱؛ نساء/ ۱۱؛ نساء/ ۱۱؛ نساء/ ۱۸؛ نحل/ ۹۰؛ حجرات/ ۹)، پرورش اخلاقی (بقره/ ۱۲۹؛ آلعمران/ ۱۲۷؛ جمعه/ ۲)، آزادی و اختیار (کهف/ ۲۹؛ انسان/ ۳؛ انعام/ ۱۰۷).

بی شک شناخت هرکدام از مبانی مذکور، در برانگیختن انسان به سوی فضائل و دوری از رذایل تأثیر شگرف دارد؛ زیرا بدون وجود این مبانی، نائل آمدن به ارزشها و دوری از ضد آنها معنایی نخواهد داشت. به عنوان نمونه؛ در صورت نبود باور به دو ساحتی بودن انسان، معنایی برای تهذیب



نفس و زیباسازی آن با پالایشهای درونی و دوری از آلایشهای سرکشی نفس نخواهد بود، همچنین در صورت نبود اعتقاد به جهان ابدی، دیگر به غیراز گیتی فناپذیر، معنایی برای تقوا، ترس از گناه، جاودانگی روح انسان و... وجود نداشت. چنانکه در دیگر مکاتب اخلاقی به دلیل نبود چنین باورهایی، نگرش آنها به انسان با افقی نارسا و سطحی نگر است. به همین جهت، دید قرآن به اخلاق باوجود چنین مبانی، نگرشی فراگیر و دربرگیرنده تمام ابعاد زندگانی بشر در عرصههای گوناگون، باعث تأمین سعادت برای انسان در دو پَهنه دنیوی و اخروی است. ازاین رو وجود مبانی ساختار مند در قرآن، باعث باعث پیدایش و رویش روزافزون دانش اخلاق اسلامی شده است که تا به امروز اندیشمندان اخلاق یژوه می کوشند به ساختار اخلاق اسلامی از دیدگاه قرآن پی ببرند.

#### ٦. دربرگیرنده اصول اخلاقی ناب

مقصود از اصل اخلاقی، بیان وجه ارزشی حالت کلی نفسانی یا عنوان کلی فعل انسانی، مانند شجاعت یا وفای به وعده است (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، دائرةالمعارف قرآن کریم، ۱۳۹۷: ۱۳۹۷ فیل واژه اخلاق). اصول اخلاقی در قرآن با ساختارهای گوناگون موردتوجه دانشمندان اسلامی قرار گرفته است، گرچه در میان آنها در ارائه دسته بندی های اصول اخلاقی قرآن به دلیل تفاوت در نمایاندن این اصول توافقی وجود ندارد، بدین جهت برخی از اندیشمندان قرآن پژوه اصول اخلاق در قرآن را برلحاظ روابط انسان با طرفهای دیگر تنظیم کرده است. مانند:

یک. آیات دربردارنده اصول اخلاقی در برابر خداوند (خالق)، همچون شکرگزاری منعم، خضوع و تسلیم در برابر خداوند (لقمان/ ۱۲؛ انبیاء/ ۹۰).

دو. آیات مشتمل بر اصول اخلاقی مربوط به اجتماع و ارتباط انسانها با یکدیگر (خَلق). به عنوان نمونه تواضع، ایثار، محبت به دیگران و...(حجر/ ۸۸؛ آل عمران/ ۱۳۶).

سه. آیات بازگوکننده اصول اخلاقی در برابر خویشتن، همچون پالایش درونی از هرگونه آلودگی، مدارات با نفس در برابر فشارها و سختیها (صافات/ ۸۶؛ شمس/ ۹؛ عنکبوت/ ۲۹).

چهار. آیات بیان کننده اصول اخلاق در برابر جهان آفرینش و طبیعت، همچون عدم اسراف و تبذیر، عدم تخریب مواهب الهی و ... (اسراء/ ۲۷؛ بقره/ ۲۰۵؛ مکارم شیرازی، اخلاق در قرآن، ۱۳۸٤: ۱/ ۱۰۲).

در دسته بندی دیگر بر همین اساس، پس از روابط انسان با خویشتن و خدا، روابط با دیگر انسان ها

دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال پانزدهم، شماره ۲۸، بهار و تابستان ۱۵۰۰، ص: ۱۸۹۰ نقش قرآن در پیدایش و رشد دانش اخلاق محمد علی رضایی اصفهانی هیشم بوعذار



و محيط طبيعي جاي خود را به روابط انسان با محيط با شعبه هاي ذيل داده است:

١. رابطه انسان با محيط طبيعي

۲. رابطه انسان با محیط انسانی

یک. رابطه انسان با اشخاص؛

دو. رابطه انسان با جامعه (جوامع نژادی، ملی، صنفی و...)؛

سه. رابطه انسان با محيط شهري (ساختمانها، شهرها، خيابانها و...)؛

چهار. رابطه انسان با مصنوعات بشری (ماشین آلات، سخت افزارها و...) (فتحعلی خانی، آموزه های بنیادین علم اخلاق، ۱۳۹۲: ۲۰).

برخی از اندیشمندان اخلاق پژوه قرآنی، همچون عبدالله درًاز که نگاشته های او الهام بخش برخی نویسندگان متأخر حوزه اخلاق پژوه قرآنی است، اصول اخلاقی قرآن کریم را در شعبه های پنجگانه: اخلاق فردی (اصولی که بیانگر ارزش های اخلاقی فرد، با صرف نظر از حیثیت اجتماعی و روابط دیگر آن، همچون؛ استقامت و صبر، مجاهدت در راه خداوند، دوری از حسد، تزکیه نفس و.. است؛ عنکبوت، ۱۹۹ فصلت/۲؛ نساء/۲۵)؛ اخلاق خانواده (احترام به والدین، احترام زندگانی فرزندان، نیکی رفتار با همسر و...- نساء/۳۵–۱۹۱؛ بقره/۲۳۲)؛ اخلاق اجتماعی (بازگوکننده اصول حاکم بر روابط اجتماعی، همچون؛ رعایت عدالت در رفتار، حرمت قتل نفس و آزار دیگران؛ مائده/۸؛ انعام/۱۵)؛ اخلاق دولت (دربردارنده اصول حاکم بر رابطه بین دولت و اعضای آن با ملت، همچون انعام/۱۵)؛ اخلاق دولت (دربردارنده اصول حاکم بر روابط دینی در ابعاد گوناگون، همچون ایمان به خداوند، طاعت و تسلیم مطلق در برابر اوامر الهی و پیامبران؛ بقره/۱۷۷؛ نساء/۲۱–۱۳۹۱)، دسته بندی کرده و برای هر بخش شواهد قرآنی ذکر نموده است (دراز، دستور الاخلاق فی القرآن: دراسة مقارنة کلاخلاق النظریة فی القرآن، دراسه ۱۹۸۷).

گرچه این ساختارها در بازگویی اصول اخلاقی قرآن متفاوت است؛ اما در اصل به یک آبشخور و سرچشمه بر می گردد، همه در این ساختارها می کوشند که روابط گوناگون انسان با ذات خویش یا با خداوند، در سطح جامعه یا کلان، همچون اداره حکومت، تنظیم روابط بین المللی و... را بر اساس دیدگاه قرآن تنظیم کنند.

به عبارت دیگر، اگرچه این بافتارها در رویه با یکدیگر ناهمگون هستند؛ اما در بُن مایه باهم یکسان



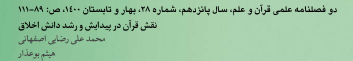
هستند، به عنوان نمونه «اصل اخلاق دینی» را می توان بر اساس ساختار نخست بر چهار شاخه سامان پذیر نمود؛ اصل اخلاق دینی در برابر خداوند، اصل اخلاق دینی در برابر خویش، اصول اخلاق دینی حاکم بر روابط اجتماعی، اصول اخلاق دینی حاکم بر رفتار با جهان و مواهب الهی و... که سرانجام به یک معنای همسان برمی گردند.

### اعجاز اخلاقي قرآن

وجود اعجاز اخلاقی قرآن با رویکردهای گوناگون آن \_ محققان قرآن پژوه اعجاز اخلاقی قرآن را با سه رویکرد موردبررسی قرار دادند: نخست، رویکرد گزارهای؛ در این رویکرد، گزارههای جامع اخلاقی به صورت موضوعی یا ترتیبی مورد تجزیه و تحلیل قرار می گیرند که در صورت نبود پیشینه و جودی در این پهنه، اعجاز قرآن ثابت می گردد. مانند ایثار، عدالت در مجازات، عفو و بخشش و...؛ دوم: رویکرد نظام واره ایی؛ این رویکرد درصدد اثبات اینکه قرآن در حیطه اخلاق، دارای مبانی اخلاقی و همچنین اصول و ساختار اخلاقی است که در مجموع نظام اخلاقی قرآنی را تشکیل می دهند؛ سوم: رویکرد تحول گرایانه؛ این رویکرد بر تحول شگرف عرب جاهلی در مدت کوتاه به یک ملت اخلاق مدار تأکید می کند (ر.ک: اسکندرلو، بررسی اعجاز اخلاقی قرآن، ۱۳۹۰: ۱۳۹؛ رضایی اصفهانی و نجفی نژاد، اعجاز اخلاقی قرآن کریم: تاریخچه و ویژگی ها، ۱۳۹۵: ۱۳۹؛ بازگوکننده نقش قرآن در پیدایش و رویش اخلاق و دانش آن، در عرصههای متفاوت علمی، اجتماعی، سیاسی و... دارد؛ اما در صورت عدم پذیرش اعجاز اخلاقی قرآن این ابهامات پیش کشیده می شود که اگر قرآن دربرگیرنده یک مکتب اخلاقی پابرجای بر آموزههای الهی نبود، چگونه توانست، در اعماق و جود انسانهای جاهل نفوذ کرده اخلاقی پابرجای بر آموزههای الهی نبود، چگونه توانست، در اعماق و جود انسانهای جاهل نفوذ کرده و آنها را از نشیب سرکشی و کینه به فراز تقوا و اخلاق برساند؟ (آلعمران/ ۱۳۰۳).

اگر قرآن دربردارنده گزارههای اخلاقی نبوده است، چگونه خود را نور و هدایتگر و مسیر رسیدن به ملکات فاضله اخلاقی معرفی مینماید؟ (مائده/ ۱۵-۱۹؛ یوسف/ ۱).

چنانچه قرآن مشتمل بر نظام ساختارمند اخلاقی، راهکارهای استوارسازی اخلاق، بازگویی سرچشمه فضائل و رذایل و... نباشد، چگونه می تواند سند بعثت پیامبری باشد که خویش را مُتمِّم و مُکمِّل مکارم الاخلاق می داند، گردد؟ (متقی هندی، کنز العمّال، بیتا: ۱۳/ ۱۲، ح ۲۱۷۰)؛ بنابراین اندیشمندان قرآن پژوه با اثبات اعجاز اخلاقی قرآن، ساختار مند بودن گزارههای اخلاقی آن، دربرگیری قرآن بر اصول و مبانی اخلاقی، نقش قرآن در پیدایش مکتب اخلاقی استوار بر آموزههای الهی اثبات گردید.





٧. نظاممندى اخلاق قرآني

چنانچه گذشت، فراگیری قرآن در بازگویی گزاره های جامع اخلاقی، نگرش ویژه قرآن به اخلاق، بیان ریشه فضایل و ملکات اخلاقی و بنیاد رذایل و سرکشی ها، راهکارهای پاسداشت و تقویت هنجارهای اخلاقی در حیطه فردی و اجتماعی، بازگویی مبانی اخلاق قرآنی «انسان شناسی، جهان شناسی، معرفت شناسی»، بیان اصول اخلاقی و ساختار مند بودن آن ها، در مجموع گواه از وجود «نظام اخلاقی در قرآن» دارد. البته ناگفته نماند که قرآن با یادکرد غایت اخلاق مندی در قرآن، همچون قرب به خداوند (توبه/ ۲۰-۲۱)، و تزکیه نفس (شمس/ ۹-۱۰)، باعث تکامل بخشی به ساختار نظام مند اخلاقی در قرآن گردید.

در پایان یادآوری می شود که وجود قواعد اخلاقی در قرآن، اشتمال قرآن بر گزاره های فراوان اخلاقی در جنبه های گوناگون فردی، اجتماعی، اقتصادی و سیاسی نشان از نقش قرآن در تأسیس و پیدایش دانش اخلاق اسلامی بر پایه آموزه های الهی دارد. بدین جهت برخی از اندیشمندان قرآن پژوه مانند ابوبکر ابن عربی (ابن عربی، قانون التأویل، ۱۹۹۰ م: ۱۹۵ - ۲۵۰)، فخرالدین رازی، بارها در تفسیر خود بر نقش مستقیم قرآن در پیدایش دانش اخلاق اصرار ورزیده است (فخر رازی، التفسیر الکبیر، ۱۹۲۰ تا ۱۲۲ به دلیل وجود بن مایه های دانش اخلاق اسلامی در قرآن، اذعان دارند که قرآن کریم عامل پیدایش علم اخلاق در امت اسلامی گردیده است.

#### تبحه

۱. علم اخلاق علاوه بر بیان صفات و رفتارهای نیکو و زشت، درباره راهکارهای رسیدن به فضیلتها و دوری از زشتیها در دو جنبه نفسانی و رفتاری را موردبررسی قرار میدهد.

۲. دانش اخلاق دارای دو شعبه نظری و عملی است که هم از حقیقت اخلاق و فضیلت بحث می نماید، هم بازگوکننده ریشه فضیلت و رذیلت، کیفیت اکتساب اخلاق فاضله و دوری از رذایل را برای انسان بیان می نماید.

۳. قرآن کریم، با داشتن صبغه اخلاق، اغلب آیات آن، بازگویی اهمیت اخلاق، دربردارنده اصول و مبانی اخلاقی بر پایه آموزههای خداوندی، اثبات اعجاز اخلاقی، نظام مند بودن ساختار اخلاقی قرآن



Academic Journal of the Qur'an and Science, Spring and summer Y · Y 1, 10(YA), P:A9-111 The Role of the Quran in the Emergence and development of Ethics

MohamadAli Rezaee Esfehani Heysam boazaar

در جامعیت اخلاقی، ظرفیت و تبیین عقلایی اخلاق، غایت اخلاق قرآنی، باعث پیدایش و تأسیس دانش اخلاق اسلامی بر اساس آموزههای وحیانی شده است.

3. معصومان هم با تأکید و بازگویی اهمیت دانش اخلاق، بیان راهکارهای تکامل بخشی اخلاقی در عرصههای گوناگون، غایت مندی به اخلاق، پرورش اندیشمندان اسلامی در این عرصه، نقش بسزایی در شکل گیری و شکوهمندی دانش اخلاق ایفاء نمودند.



#### منابع

- ۱. رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن کریم، قم: دارالـذکر، ۱۳۸۶ش.
- ٢. ابن عربي، محمد بن عبدالله، قانون التأويل، دارالغرب الإسلامي، بيروت: چاپ دوم، ١٩٩٠م.
- ۳. اسکندرلو، محمد جواد؛ محمودی، اکبر، «بررسی اعجاز اخلاقی قرآن»، مجله قرآن و علم، ش ۹، ۱۳۹۰.
  - ٤. پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامي، دائرةالمعارف قرآن كريم، بوستان كتاب، قم: ١٣٩٧.
- ٥. حق پناه، رضا؛ عبادي، مهدي، «رويكرد اعجاز اخلاقي قرآن»، مجله قرآن و علم، ش ٩، ١٣٩٠.
  - ٦. خواص، امير، «نسبت علم اخلاق و فلسفه اخلاق»، مجله رواق انديشه، ش ١٢، ١٣٨٨.
- ٧. دراز، محمد عبدالله، دستور الاخلاق في القرآن: دراسة مقارنة للاخلاق النظرية في القرآن، تعريب: عبدالصبور شاهين، دارالرساله/دارالبحوث العلميه، بيروت/كويت: ١٩٨٧.
  - ٨. دراز، محمد عبدالله، كلمات في مبادئ علم الاخلاق، المطبعه العالميه، مصر: ١٣٧٢ ه ق.
- 9. رازی (ابن مسکویه)، احمد بن محمد، کیمیای سعادت، موسسه نشر میراث مکتوب، تهران: ۵/۱۳۷۰.
  - ١٠. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، دارالقلم، بيروت: ١٤١٢ق.
- ۱۱. رضایی اصفهانی، محمدعلی، تفسیر قرآن مهر، پژوهشهای تفسیر و علوم قرآن، قم: ۱۳۸۷.
- ۱۲. رضایی اصفهانی، محمدعلی، منطق تفسیر قرآن، مرکز بین المللی ترجمه و نشر المصطفی، قم: ۱۳۹٤.
- ۱۳. رضایی اصفهانی، محمدعلی؛ نجفی نژاد، علی، «اعجاز اخلاقی قرآن کریم تاریخچه و ویژگیها»، مجله قرآن و علم، ش ۱۹، ۱۳۹۵.
- ۱٤. ژکس، فلسفه اخلاق (حکمت عملی)، ترجمه: پورحسینی، شرکت سهامی کتابهای جیبی، تهران: ۱۳۵۷.
  - ١٥. سنائي، نقى، اخلاق اوقات فراغت، نشر معارف، قم: ١٣٩٨.





17. سيوطى، عبدالرحمن بن ابى بكر، الاتقان فى علوم القرآن، دار الكتاب العربى، بيروت: ١٤٢١هـ.

- ١٧. صادقي تهراني، محمد، الفرقان في تفسير القرآن، فرهنگ اسلامي، قم: ٢٠١٤ه.
  - ١٨. صدر، سيد حسن، تأسيس الشيعه، بيجا: بيتا.
  - ١٩. طوسى، نصيرالدين، اخلاق ناصرى، كتابفروشى اسلاميه، تهران: بىتا.
- ۲۰. فتحعلى خانى، محمد، آموزه هاى بنيادين علم اخلاق، مركز ترجمه و نشر بين المللى المصطفى، قم: ۱۳۹۲.
  - ٢١. فخر رازي، محمد بن عمر، التفسير الكبير، دار احياء التراث العربي، بيروت: ١٤٢٠ ه.
    - ۲۲. قربانی، زین العابدین، تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، نشر سایه، تهران: ۱۳۸۲.
  - ٢٣. متقى هندى، على بن حسام الدين، كنز العمّال في سنن الاقوال و الافعال، بي جا: بي تا.
    - ٢٤. مجلسي، محمدباقر، بحارالانوار، دار احياء التراث العربي، بيروت: ١٤٠٣ ه.
    - ٢٥. مصطفوى، حسن، التحقيق في كلمات القرآن، دارالكتب العلميه، بيروت: ١٤٣٠.
      - ۲۲. مطهری، مرتضی، آشنایی با علوم اسلامی، صدرا، تهران: ۱۳۲۸.
      - ۲۷. مکارم، ناصر، اخلاق در قرآن، مدرسه امام علی ابن ابی طالب هم، قم: ۱۳۸٤.
        - ۲۸. مكارم، ناصر، تفسير نمونه، دار الكتب الاسلاميه، تهران: ١٣٧١.
    - ۲۹. نوری، حسین بن محمد، مستدرک الوسائل، موسسه آل البیت عم، قم: ۱٤٠٨ ه ق.
- · ۳. هاشمی، حسین، «سازواره نظام اخلاقی در قرآن»، مجله پژوهشهای قرآنی، ش ۱، ۱۳۹۱.
  - ۳۱. یحیایی، علی اکبر، فلسفه اخلاق، مرکز پژوهشهای اسلامی صداوسیما، قم: ۱۳۸۳.

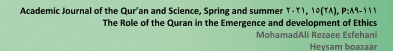
دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال پانزدهم، شماره ۲۸، بهار و تابستان ۱۵۰۰، ص: ۸۹-۱۱۱ نقش قرآن در پیدایش و رشد دانش اخلاق محمد علی رضایی اصفهائی هشم به عدّار



#### References

- N. Translation of the Quran, Rezaei Isfahani, Mohammad Ali et al., The first group translation of the Holy Quran, Qom: Dar al-Dhikr, Y..o.Ibn Sayegh & Ya'ish Ben Ali. Sharh Al-Mufassal. Cairo: Moniriyyah print management. Dar al-Sader.
- 7. Deraz, Muhammad Abdullah, Discussion Concerning the Origins of Ethics, Al-Alamiyyah Press, Egypt: \YYYY AH.
- Theoretical Ethics in the Qur'an, Translated into Arabic by Abdel-Sabour Shaheen, Dar al-Risalah / Dar al-Buhuth al-Ilmiyyah, Beirut / Kuwait: \٩٨٧.
- Eskandarlou, Muhammad Javad -Mahmoudi, Akbar, "A Study of the Moral Miracle of the Quran", Journal of Quran and Science, Vol. 4, Y • VI.
- Fakhr Razi, Muhammad bin Umar, al-Tafsir al-Kabir [The Great Exegesis], Dar al-Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: \ξΥ· AH.
- 7. Fath Ali Khani, Muhammad, Basic Teachings of Ethics, Al-Mustafa International Translation and Publishing Center, Qom: Y V T.
- V. Haqpanah, Ridha 'Ibadi, Mehdi, "The Approach of the Moral Miracle of the Quran",
  Journal of Quran and Science, Vol. 9, Y 11.
- A. Hashimi, Hossein, "The Structure of the Moral System in the Quran", Journal of Quranic Researches, Vol. 1, 7 17.
- 9. Ibn Arabi, Muhammad bin Abdullah, Qanun al-Ta'wil [The Law of Hermeneutucs], Dar al-Gharb al-Islami, Beirut: Ynd Edition, 199.
- ۱۰. Islamic Sciences and Culture Academy, Quran Encyclopedia, Bustan Ketab, Qom: ۲۰۱۸.
- 11. Jacks, Philosophy of Ethics (Practical Philosophy), Translated by Pourhosseini, Pocketsize Books Publishing Corporation, Tehran: 19VA.
- Y. Khawas, Amir, "The Relationship between Ethics and Philosophy of Ethics", Ravaq Andisheh Magazine, Vol. 17, 7. • 9.
- ۱۳. Majlisi, Muhammad Baqir, Bihar al-Anwar [Ocean of Lights], Dar al-Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: ۱٤۰۳ AH.







15. Makarem, Naser, Ethics in the Quran, Imam Ali Ibn Abi Talib (A.S) Seminary School, Qom: Y • • o.

- 10. \_\_\_\_\_, Tafsir Nomoneh [The Ideal Commentary], Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: 1997.
- 17. Motahhari, Morteza, Introduction to Islamic Sciences, Sadra, Tehran: 1914.
- NA. Muttaqi, Ali bin Husam al-Din, Kanz al-Ummal fi Sunan al-Aqwal wa al-Afa'al [Treasures of the Doers of Good Speaks and Deeds], N.p.: n.d.
- Nouri, Hossein bin Muhammad, Mustadrak [Sources of the Book of] al-Wasa'il, al-Bayt (A.S) Institute, Qom: \9AV.
- Y . Qurbani, Zayn al-Abidin, History of Islamic Culture and Civilization, Sayeh Publisher, Tehran: Y • • W.
- Υ΄\. Raghib Isfahani, Hossein bin Muhammad, Mufradat Alfaz al-Quran [Dictionary of Quranic Words], Dar al-Qalam, Beirut: \ξ\Υ AH.
- YY. Razi (Ibn Miskawayh), Ahmad bin Muhammad, Alchemy of Happiness, Mirath Maktub Publishing Institute, Tehran: 1997.
- YY. Rezaei Isfahani, Muhammad Ali, Mehr Quran Interpretation [Blessings of Quran], Quran Interpretation and Sciences Researches, Qom: Y • A.
- Υ ξ. \_\_\_\_\_\_, The Logic of Quran Interpretation, Al-Mustafa International Center for Translation and Publication, Qom: Υ ١ξ.
- Yo. \_\_\_\_\_\_; -Najafinejad, Ali, "The Moral Miracle of the Holy Quran History and Characteristics", Vol. \9, Journal of Quran and Science, Y \7.
- Y7. Sadiqi Tehrani, Muhammad, Al-Furqan fi Tafsir al-Qur'an [The Criterion in the Exegesis of Quran], Islamic Culture Publisher, Qom: \9\0.0000.
- YV. Sadr, Seyyed Hassan, The Book of the Establishment of the Shia, N.p.: n.d.
- YA. Sanaei, Naqi, Book of Ethics of Leisure, Ma'aref Publishing, Qom: Y 19.



دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال پانزدهم، شماره ۲۸، بهار و تابستان ۱۱۰۰، ص: ۸۹–۱۱۱ نقش قرآن در پیدایش و رشد دانش اخلاق محمد علی رضایی اصفهانی هیثم بوعذار



- Tusi, Nasir al-Din, Nasiri Ethics, Islamic Books Publishing Center, Tehran: n.d.
- Ϋ́\. Yahyaei, Ali Akbar, Philosophy of Ethics, Islamic Researches Center of Radio and Television, Qom: Υ··ξ.