

# Investigating the Effect of Differences in Recitations (Qira'at) on Interpretational Comprehension of Al-Mizan\*

Sohrab Morovati \

Masoomah Rahimi <sup>Y</sup>

#### **Abstract:**

Correct interpretation of Quranic verses has been considered as one of the necessities of Islamic society throughout the history of Islam till now. One of the important prerequisites in interpreting the verses is having the correct recitation narrated by the Prophet (PBUH). The commentators of the Holy Quran have taken different approaches to the issue of differences in recitation. One of the most important of these approaches is to critique the popular recitation and choose the correct recitation from among the various recitations. Allama Tabatabai is one of the commentators who have interpreted the verses of the Quran with this insight. The current research with descriptive-analytical approach deals with investigating Allama's viewpoint concerning the differences in recitations and its effect on interpretational comprehension in Al-Mizan. In the face of the problem of differences in recitations in a different way, sometimes he prefers the popular recitation sometimes according to different criteria such as the context of the verses, avoidance of grammatical extra-strict, the necessity of the meaning of nature, compliance with the Islamic obvious ruling, compliance with rational arguments and so forth, he prefers the unusual recitation and sometimes, despite pointing out the difference in recitations, he refused to prefer one over the other. Explaining his criteria and patterns in the critique and preference of recitations, as well as the analysis of recitations that have been mentioned without a preferred reason, is one of the most important topics of this research of the present study.

**Keywords**: Recitation (Qira't), Allama Tabatabai, Tafsir al-Mizan, Difference in Recitations, Argumentation of Recitations.

<sup>&#</sup>x27;- Ph.D. Candidate in Theology (Orientation in Quranic and Hadith Sciences), Theology Department, Ilam University, Iran: masumrahimi '@gmail.com



<sup>\*.</sup> Date of receiving: Y7, May, Y · Y · - Date of approval: Y9, September, Y · Y V.

<sup>&#</sup>x27;- Full Professor, Department of Quranic and Hadith Sciences, Ilam University, Iran: (Corresponding Author) s.morovati@ilam.ac.ir



مقاله علمی ـ یژوهشی

# بررسی تأثیر اختلاف قرائات در برداشتهای تفسیری المیزان\*

# سهراب مروتی۱- معصومه رحیمی۲

#### چکیده

تفسیر صحیح آیات قرآن، در طول تاریخ اسلام تابه حال، یکی از ضرورتهای جامعه اسلامی محسوب می شده است. از پیش نیازهای مهم در تفسیر آیات، در اختیار داشتن قرائت صحیح ابلاغ شده از سوی پیامبر شی است. مفسران قرآن کریم در مسئله اختلاف قرائات، رویکردهای متفاوتی را دنبال کرده اند. یکی از مهم ترین این رویکردها، نقد و بررسی قرائت رایج و انتخاب قرائت صحیح از میان قرائات مختلف است. علامه طباطبایی از جمله مفسرانی است که با این بینش به تفسیر آیات قرآن پرداخته است. پژوهش حاضر با رویکردی توصیفی ـ تحلیلی به واکاوی دیدگاه علامه در مسئله اختلاف قرائات و نیز تأثیر آن در برداشتهای تفسیری المیزان پرداخته است. ایشان در مواجهه با مسئله اختلاف قرائات، با روشی متفاوت، گاهی قرائت رایج را ترجیح، گاهی با توجه به معیارهای مختلف از جمله سیاق آیات، دوری از تکلفات دستوری، اقتضای طبع المعنی، تطابق با حکم مسلم مختلف از جمله سیاق آیات، دوری از تکلفات دستوری، اقتضای طبع المعنی، تطابق با حکم مسلم مختلف از ترجیح یکی بر دیگری خودداری نموده است. تبیین معیارها و الگوهای وی در نقد و ترجیح قرائات و همچنین تحلیل قرائاتی که بدون دلیل ارجح ذکر شده اند، از مهم ترین مباحث این پرژوهش قرائات و همچنین تحلیل قرائاتی که بدون دلیل ارجح ذکر شده اند، از مهم ترین مباحث این پرژوهش است.

واژگان كليدى: قرائت، علامه طباطبايي، تفسير الميزان، اختلاف قرائات، احتجاج قرائات.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت:۱۳۹۹/۳/٦ و تاریخ تایید: ۱٤٠٠/٧/٧

ا - استاد تمام گروه علوم قران و حديث دانشگاه ايلام،ايران( نويسنده مسئول) ؛ s.morovati@ilam.ac.ir

۲ - دانشجوي دكتري رشته الهيات، گرايش علوم قران و حديث، گروه اللهيات، دانشگاه ايلام، ايران؛ gmail.com @ و مديث، گروه اللهيات، دانشجوي دكتري رشته الهيات، گرايش علوم قران و حديث، گروه اللهيات، دانشجوي دكتري رشته



#### مقدمه

یکی از مباحث مهم قرآن پژوهی که هم صبغهٔ علمی دارد و هم جنبهٔ عملی، بحث قرائات قرآن است که از دیرباز در کانون توجه دانشمندان علوم قرآن و مفسران بوده است، بهگونهای که تنها از سال ۱۵۰ تا ۳۰۰ هجری بیش از شصت عنوان کتاب در قرائات نگاشته شده است (فاکر میبدی، اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی، ۱۳۹۳).

عبدالهادی فضلی، سیزدهمین مرحله از مراحل تکامل علم قرائت را مرحله احتجاج در اختلاف قرائات ذکر نموده که کتاب ابن مجاهد مبدأ و آغازی برای نگارشهای بعدی در این زمینه شد (فضلی، القراءات القرآنیه، ۱٤٠٥؛ از مهمترین مؤلفان آثار این دوره می توان به ابن مقسم عطار (د ۳۳۳ق) نویسنده کتاب (الحجة للقراء السبعة)، سید محمدبن حسن انصاری (د ۳۵۱ق)، مؤلف اثر (السبعة بعللها الکبیر) و ابن خالویه، (د ۳۷۰ق) صاحب کتاب (الحجة فی علل القرائات السبع) اشاره کرد (ابن ندیم، الفهرست، بی تا: ۳۵). در آثار متقدم فریقین نیز در زیر برخی آیات، مباحثی در زمینه احتجاج قرائات مطرح گردیده. مانند تفسیر طبری (طبری، جامع البیان، ۱٤۱۲: ۱/ ۰۰: ۱۲۱۶؛ و نیز طبرسی در تفسیر مجمع البیان که مباحث مربوط به این موضوع را با عنوان (الحجه) در جاهای مختلفی مطرح نموده است (طبرسی، مجمع البیان، ۲۰۱۲؛ ۱/ ۱۳۳۳)؛ و نیز شیخ طوسی که مباحثی با عنوان «القراءة» در تفسیرش بسیار دیده می شود (طوسی، التبیان، بی تا: ۱/ ۱۳۳۲)؛

از جمله نوشتارهایی که اختلاف قرائات در تفسیر را مورد بررسی قرار دادهاند، می توان به تحلیل و جوه تفسیری آیات قرآن بر اساس اختلاف قرائت در تفاسیر (ستوده نیا، طبقه بندی و تحلیل آراء فقیهان شیعه در حوزه اختلاف قرائات، ۱۳۹۲)؛ اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر، اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی (فاکر میبدی، اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی، ۱۳۹۳)؛ تأثیر اختلاف قرائات در تفسیر مجمع البیان (اکبرنژاد، بررسی تاثیر اختلاف قرائات در برداشتهای تفسیری مجمع البیان، ۱۳۹۲)؛ اشاره نمود. البته در این میان، جای پژوهشی مستقل در این زمینه که اهمیت اختلاف قرائات در تفسیر را به طور جامع و گسترده موردبررسی قرار داده باشد، خالی است.



دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۲۰۸-۲۰۰ بررسی تأثیر اختلاف قرائات در برداشتهای تفسیری المیزان سهراب مروتی معصومه رحیمی

از طرفی گرایشهای مختلف مفسران در برداشت از قرآن و توجه به شیوههای مختلف تفسیری و اختلافها و اشتباهات آنان، همگی حاکی از آن است که هرکس بخواهد به تفسیر قرآن و فهم مراد خدای متعال از آن بپردازد، نیازمند آن است که قواعد متقنی را برمبنای بدیهیات عقلی و قطعیات و مسلمات شرعی و ارتکازات عقلایی، برای برداشت از قرآن شناسایی کند، تا در مهلکه استحسان و برداشت بی ملاك از قرآن نیفتد و با تقلیل خطاها به مراد واقعی خدای متعال نزدیک تر شود. و در پرتو تبیین دقیق این قواعد، هم تفاسیر موجود را محک زده و صحتوسقم برداشتهای موجود در آن را بازشناسد و هم مبنای مناسبی برای تفسیر صحیح فراهم آورد (همان: ۲).

ذکر این نکته حائز اهمیت است که توجه به قرائت درست و کیفیت ادای آن، برای ارائه تفسیری صحیح از قرآن کریم، از آنجهت لازم و ضروری است که گاهی اوقات به واسطه قرائت های متعدد از یک آیه، برخی از وجوه و معانی احتمالی، بر برخی دیگر، ترجیح می یابند. گاهی اوقات نیز توسط همین اختلاف قرائت ها، معنی آیه، آشکار و واضح تر می گردد. بنابراین و به طورکلی، نقش اختلاف قرائت ها در تفسیر را می توان در "ارائه کردن بیش از یک معنی برای لفظ و یا آیه" خلاصه نمود (متولی، أضواء علی مناهج بعض المفسرین من زوایا علوم القرآن، ۱٤۲۰ ق: ۱۱۱).

تفسیر شریف المیزان، اثر ماندگار علامه طباطبایی، به عنوان یکی از ممتازترین تفاسیر اثرگذار در قرن معاصر از جایگاه و اهمیت ویژه ای بر خوردار است که حاکی از دانشهای نوین مؤلف آن در ابعاد گوناگون علمی و فلسفی است. علامه در این تفسیر بر اهتمام جدی بر بازشناسی قرائات صحیح و اجتناب از بر خورد تقلیدی یا سهل انگارانه در مسئله اختلاف قرائات تأکید دارد. نفس مواجهه علامه با مسئله اختلاف قرائات هر چند به صورت محدود و اندک است، ولی این موضوع خود بر جامعیت این تفسیر می افزاید و شباهت این تفسیر را با تفاسیری چون التبیان و مجمع البیان از حیث مواجهه استدلالی با اختلاف قرائات نشان می دهد (دیمه کار گراب و ایروانی نجفی، روش علامه طباطبایی در مواجهه با اختلاف قرائات در المیزان، ۱۳۹۶: ۵۶). با توجه به جایگاه علمی این تفسیر و ابتکارهای علامه در آن، روش مواجهه وی با اختلاف قرائات و بررسی و تبیین ملاکهای وی در نقد و یا ترجیح قرائات از اهمیت ویژه ای برخوردار است. که در این نوشتار موارد و شواهد قرائت در تفسیر المیزان با دقت فراوان جمع آوری و در سه محور ترجیح قرائت رایج، ترجیح قرائت غیرمتداول و عدم ترجیح قرائات موردبررسی قرار گرفته است.

بر این مبنا پژوهش حاضر بر آن است که موضوعات مختلف تفسیری را که بهنوعی متأثر از



اختلاف قرائت در تفسیر المیزان است، موردبررسی قرار دهد، تا شیوه تأثیر پذیری این مفسر از قرائات مختلف مشخص گردد.

# 1. رویکرد مفسران در مسئله اختلاف قرائات

از آنجایی که یکی از مهم ترین مبادی قواعد تفسیری، بحث اختلاف قرائتها و شناخت قرائت و القعی قرآن کریم است (رجبی، روش تفسیر قرآن، ۱۳۸۳: ٤). مفسران در برخورد با مسئله اختلاف قرائات سه رویکرد اساسی را برگزیده اند که به شرح زیر است:

# تواتر قرائت رایج و انحصار حجیت در این قرائت (حفص از عاصم):

گروهی از مفسران معتقدند که تنها قرائت معتبر در میان مسلمانان، همان قرائت رایج (حفص از عاصم) است. آیت الله معرفت دراین باره می گوید: قرائت رایج کنونی، همان قرائتی است که در میان مسلمانان صدر اسلام رایج بوده است. وی قرائت عاصم به روایت حفص را منطبق بر قرائت مشهور میان مسلمانان می داند، زیرا عاصم این قرائت را به واسطه سلمی از امام علی اخذ کرده و قرائت آن حضرت نیز همان قرائت عامه مسلمانان بوده است. همچنین ایشان معتقد است که اختلاف قرائات در طول تاریخ، از جهت ماده، صورت و اعراب، خللی به قرائت اصلی قرآن وارد نکرده است. ازایس و در تفسیر اثری جامع خود نیز بر قرائت رایج کنونی، یعنی قرائت عاصم به روایت حفص پایبند است (بهجت پور، تبیین روش مند و علمی بودن بی تأثیری اختلاف قرائات بر تحریف قرآن، ۱۳۹۸: ۲۲۲).

«قرآن کریم از جهت ماده، صورت و قرائت، به یک صورت و بدون اختلاف، به نحو تواتر در میان عامه مسلمانان و از نسلی به نسل دیگر منتقل شد و اختلاف قاریان و روایاتی که در جوامع روایی از ائمه المه المه الله و صحابه درباره قرائت برخی کلمات قرآن وارد شده، هیچ تأثیری در این نقل واحد متواتر نداشته است. بله، تنها در کلماتی معدود که در برخی مصاحف عثمانی به صورت متفاوت نگارش یافته اند، مانند زیاد شدن الف بین شین و یاء در (لِشَیْء) (کهف/ ۲۳) اختلاف در قرائت راه پیدا کرد.» (بلاغی نجفی، آلاء الرحمن فی تفسیر القرآن، ۱٤۲۰: ۱/۲۹).

طبق این مبنا، نزول قرآن بر اساس قرائت واحد بوده و اختلاف در قرائت به اختلاف راویان آنها بازمی گردد. بنابراین، قرائت قرآن واحد است و آن همان قرائتی است که از پیامبر اکرم شخ نقل شده و در بین عموم مسلمانان به (قرائهٔ عامهٔ) یا (عامهٔ القرآن) شهرت دارد. و مصحف نگاران به هنگام





نگارش کلمات قرآن بر طبق آن عمل نمودهاند و مُقرِیان نخست نیز آن را آموزش دادهاند (مؤدب، مبانی تفسير قرآن، ۱۳۹۰: ۸٦).

سهراب مروتي معصومه رحيمي

دستمایههای این رویکرد را می توان در آثار اندیشمندان دیگری مانند نویسندگان تفسیر نمونه، تفسير نهج البيان و ديدگاههاي آيتالله مرعشي جستجو كرد (بروجردي، برهان روشن، ١٣٧٤: ١٤٨).

## یک. اجماع در جواز عمل بر طبق قرائات متداول

برخی دیگر از فقیهان متقدم امامیه، در عین التزام به نزول قرآن بر یک قرائت، بـر حجیـت و اعتبـار تمام قرائات متداول و اختیار مکلف در انتخاب قرائت دلخواه اجماع نمودهاند. ایشان از تعیین یک قرائت یا تعیین یک مجموعه قرائی همچون سبع یا عشر اکراه کردهاند، به همین دلیل هر قرائتی که در بين قُراء ممنوع اعلام نشده را مجاز و موجب صحت عمـل عبـادي دانسـتهاند (سـتودهنيا، طبقهبنـدي و تحلیل آراء فقیهان شیعه در حوزه اختلاف قرائات، ۱۳۹۱: ۳۹) شیخ طوسیی (م.۲۰ ق) در مقدمه تفسير تبيان مي گويد:

«گرایش معروف امامیه و روایات آنان از نزول قرآن بر یک قرائت حکایت دارد، درعین حال از تجرید و تعیین یک قرائت (یا مجموعهای از قرائات) اکراه دارند و بر جواز قرائت مطابق آنچه قراء متداول ساختهاند و اختيار مكلف در انتخاب قرائت دلخواه، اجماع نمودهاند.» (طوسى، التبيان، بى تا: ١/ ٧).

طبرسی (م ۵۲۲ ق) نیز در مقدمه مجمع البیان می گوید: «یا اینکه نزول قرآن بر قرائت واحد امری شایع در اخبار امامیه است، اما این مذهب بر جواز عمل بر طبق قرائات متداول در بین قراء اجماع نموده و تجرید بریک قرائت را نمی پسندد.» (طبرسی، مجمع البیان، ۲۰۱۱: ۱۸ ۳۲).

آيت الله سيد ابوالقاسم خويي مي نويسد:

«هر یک از این قراء سبعه ممکن است، احیاناً گرفتار اشتباه شده باشند و دلیلی ازنظر عقل و شرع وجود ندارد که لزوماً باید از قاری خاصی از این قراء سبعه و یا دیگران در قرائت قرآن پیروی نمود. عقل و شرع نیز ما را از پیروی امری که قطعی و یقینی نیست، منع کرده.» (خویی، البیان، ۱۳۹۰: ۱۷۱).

همچنین ابوحیان اندلسی (م ۷۵۶ه) گفته است: «این ترجیحی که مفسران و نحویان بین قرائات قائل می شوند، صحیح نیست، زیرا همه قرائات، مقبول، صحیح و از طرف رسول خدار ایک تائید شده، و هر یک از قرائات وجهی در علوم عربی دارد. بنابراین، نباید ترجیحی بین قرائات قائل شد.» (اندلسی، الحر المحيط، ١٤٢٠: ٢/ ٢٦٥).





# دو. نقد و گزینش قرائات معروف و متداول

گروهی دیگر از مفسران هیچیک از قرائات معروف را به طور مطلق نمی پذیرند و عقیده دارند که باید آنها را مورد نقد و بررسی قرار داد. و قرائت صحیح را انتخاب کرد. انتخاب قرائاتی که اکنون توسط برخی برگزیده و استعمال می شود، تاریخ مند نیست، بلکه به استناد برخی روایات ثانوی سفارشی از سوی معصومان یا غیر معصومان و دلایل دیگر مورد پذیرش واقع شده اند، همانند قرائت حفص از عاصم که اکنون در بیشتر کشورهای اسلامی رایج است (استادی، ارتباط اختلاف قرائات با تحریف قرآن، ۱۳۹۶: ۱۵۱).

علامه طباطبایی ازجمله مفسرانی است که با این رویکرد به تفسیر آیات قرآن پرداخته است، گویا در بینش علامه هیچگونه تفاوتی از نظر ارزش و اعتبار بین قرائات مشهور و سایر قرائتها وجود ندارد، و هر یک از این قرائتها می تواند به عنوان متن قرآن، تفسیر شود. بر پایه بینش و دیدگاه وی، در مواردی که اختلاف قرائت وجود دارد، قرائت صحیح برای ما نامعلوم و در میان تعدادی از قرائتها پنهان است. به همین سبب باید کوشید تا در پرتو تمام عوامل و قرائن درونی و برونی ترجیح قرائت، همچون أفصحیت، سیاق آیات، قواعد صرفی، قضاوت عقلی و دیگر موارد، بر آن قرائت دست یافت (فاکر میبدی، اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی، ۱۳۹۳: ۸؛ دیمه کار گراب و ایروانی نجفی، روش علامه طباطبایی در مواجهه با اختلاف قرائات در المیزان، ۱۳۹۶: ۲۱) بر همین اساس ایشان در تعریف علم قرائات می نویسند:

«علم قرائت فنی است که به ضبط و توجیه قرائتهای هفتگانه معروف و قرائتهای سهگانه دیگر و قرائتهای سهگانه دیگر و قرائتهای صحابه و شواذ قرائتها می پردازد.» (طباطبایی، قرآن در اسلام، ۱۳۵۳: ۱۹۹).

در بینش علامه منشأ اصلی قرائت قرآن رسول خدای است که قرائت صحیح آیات را در اختیار صحابه قرار می دادند و صحابه نیز آن را به دیگران آموزش می دادند.

«در زمان حیات پیغمبر اکرم است جمعیت متشکلی در مدینه به قرائت قرآن و تعلیم و تعلم آن اشتغال داشتند. آیات قرآنی را که تدریجاً نازل می شد، از زبان پیغمبر اکرم استماع می کردند و گاهی در پیشش خوانده، به وی عرض می کردند. عدهای در قرائت مصدر تعلیم و آموزش بودند و کسانی که از ایشان اخذ می کردند، کیفیت قرائت خود را در شکل روایت به استاد خود اسناد می دادند و غالباً به حفظ آنچه اخذ کرده بودند، می پرداختند.» (همان: ۲۰۶). درواقع تواتر قرآن ثابت است و قرائات با



دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۲۰۸-۲۰۰ بررسی تأثیر اختلاف قرائات در برداشتهای تفسیری المیزان سهراب مروتی معصومه رحیمی

قرآن تفاوت دارد. زیرا قرآن از طریق تواتر از آغاز نزول تاکنون به دست ما رسیده است و هیچوقت دست خوش تغییر در الفاظ نشده است. اما قرائات، گزارشها و اخبار واحدی هستند که نمی توانند تواتر را مخدوش نمایند. و باید مورد نقد و بررسی قرار گیرند (زرکشی، البرهان فی العلوم القرآن، ۱۱۶۰ ابنجزری، النشر فی القراءات العشر، بیتا: ۱/ ۳۰؛ ابوشامه، ابراز المعانی من حرز الامانی، ۱۳۹۵: ۱۷۸).

به باور علامه اختلاف قرائات بعد از رحلت رسول خدای با گسترش اسلام و فاصله گرفتن مردم از قرائت پیامبر از گردید و منشأ اختلافات زیادی شد. با کنکاشی در مباحث گفته شده می توان نتیجه گرفت رویکرد علامه در جریان اختلاف قرائات بر محور شناسایی و تفکیک قرائت های مشهور از قرائت های شاذ استوار است. این امر نشانگر اهتمام ایشان بر بازشناسی قرائات و اجتناب از برخورد تقلیدی یا سهل انگارانه با مسئله اختلاف قرائات است.

# ٢. گونه شناسي شيوه مواجهه علامه با اختلاف قرائات در الميزان

در این پژوهش، چگونگی مواجهه علامه با مسئله اختلاف قرائتها در برداشتهای تفسیری المیزان، تحت قالب و الگویی مناسب ارائه گردیده است، بدین صورت که ایشان با اعتقاد به عدم تواتر قرائت رایج، سه رویکرد کلی در مواجهه با اختلاف قرائات دارند، یا قرائت رایج را با دلایلی بر دیگر قرائات ترجیح می دهند، باوجوداینکه اعتقادی به تواتر آن ندارند، یا هیچکدام از قرائات را بر دیگری ترجیح نمی دهد و فقط به ذکر قرائات مختلف بسنده می کند و از اظهارنظر در برابر آنان خودداری نموده و یا یکی از قرائات غیر متداول را بر قرائت رایج ترجیح می دهد. و گاهی برای این ترجیح به ذکر معیار و الگو می پردازد و گاهی از ذکر معیار خودداری می کند. لازم به ذکر است که منظور از قرائت متواتر مطابق با قرائت حفص از عاصم» تعبیر می شود. علاوه بر این اصطلاحاتی نظیر: قرائه متداوله، رائجه، مانجه، رائجه، متداول، متعارف، رسمیه، مشهوره، نیز به همین قرائت اشاره دارند (مؤدب، تفسیر المیزان و قرائات غیر متداول، ۱۳۹۳: ۶۳). در این قسمت ضمن بیان شاهد مثالهایی برای هر مورد، معیار انتخاب و نحوه عملکرد علامه در مواجهه با هر قرائتی آشکار می گردد. قبل از ورود به بحث اصلی ذکر این مطلب ضروری است و آن مبانی فکری علامه در مسئله اختلاف قرائات است که حجم این مقاله گنجایش خبرداختن به این مهم را ندارد. ولی به ذکر این نکته بسنده می شود که علامه پس از آنکه تواتر قرائات را



نمی پذیرد و حصر قرائات در سبعه را منتفی می داند، به نقل از سیوطی می نویسد: اصل قابل اعتماد در مسئلهٔ قرائات سه چیز است. صحت سند، موافقت با قواعد عربی و مطابقت با رسم مصحف. با توجه به این که علامه این مطالب را از امثال سیوطی بدون هیچ نقدی نقل کرده، معلوم می شود که آن را پذیرفته است (فاکر میبدی، اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی، پذیرفته است (فاکر میبدی، اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی،

با بررسی دقیق اختلاف قرائات در این تفسیر، می توان هندسه نظام مند شیوه مواجهه ایشان با اختلاف قرائات را ترسیم نمود. در بررسی تعداد زیادی از آیاتی که اختلاف قرائات در آنها مطرح گردیده، جدول زیر به دست آمده است:

مِدول مقطع ترمِيم قرائت رايم، غير رايم و عده ترمِيم قرائات در تفسير الميزان

| درصد         | آدرس آیات                                                                                                                                                                                                | تعداد<br>آیات | نوع رويكرد                 | رديف |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------------------|------|
| % <b>*</b> * | بقره/۲۰/۱۲۲/۱۰۲؛ آل عمران/۸۰؛<br>نساء/۲۶/۱۶؛ مائده/۹۰/۱۹؛ اعراف/۱۷۲؛<br>انفال/۱؛ توبه/۱۰۰؛ هود/۲۶/۲۶؛ رعد/۳۱؛<br>مریم/۱۷؛ ابراهیم/۱۱؛<br>طلاق/۱؛ بروج/۳؛ انعام/۹۰                                        | 19            | ترجیح<br>قرائت رایج        | ,    |
| 7.88         | حمد/٤؛ بقره/٦ ، ٢١٤/١٠؛ مائده/١١٠/١١٠/<br>انعام/٩٨؛ انفال/٩٥؛ توبه/١١٠/<br>هود/٨٠٨؛ مجادله/٨؛ شعرا/١٣؛<br>مؤمنون/٣٥/٧٦؛ نمل/٥ ٢/٢٦/٢٨/٨٢/٦٤؛<br>صافات/ ١٣٠؛ فتح/٩؛ زخرف/٥٧؛<br>جن/١/٣١؛ فرقان/٩١؛ هود/٢٤ | **            | ترجیح<br>قرائت غیر<br>رایج | ۲    |
| 7.77         | بقره/۲۸۲/۲۱۹/۱۲٦/۸۳/۳۷؛<br>انعام/۳۳/۱۰ ۱۱۳/۱۱۱۰؛ اعراف/۱۱۳/۱۱۱                                                                                                                                           | ١٦            | عدم ترجيح<br>قرائات        | ٣    |

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۰: ص: ۲۰۸-۲۶۰ بررسی تأثیر اختلاف قرائات در برداشتهای تفسیری المیزان سهراب مروتی معصومه رحیمی



| انفال/۲۰؛ توبه/۱۱۲/۱۱۲؛ شعراء/۳٦ |  |  |
|----------------------------------|--|--|
|                                  |  |  |
|                                  |  |  |

# يك. ترجيح قرائت رايج تحت عنوان قرائهٔ دائره

از آنجایی که علامه قرائت حفص از عاصم را اجتهادی دانسته و مانند سایر قرائات هیچگونه ارجحیتی برای آن قائل نیست از آن به عنوان « قرائهٔ دائره = قرائت رایج » (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۷/ ۲۷۱) تعبیر می کند. البته این حقیقت قابل انکار نیست که قرائت حفص مبنای اصلی تفسیر المیزان است، اما ایشان در همه موارد قرائت حفص را بر سایر قرائات ترجیح نداده اند، بلکه در مواردی آن قرائت را به عنوان قرائت مشهور تأیید و بر دیگر قرائتها ترجیح داده است (خامه گر، روش شناسی رویکرد علامه طباطبایی در اختلاف قرائات، ۱۳۹۱: ۱۲۲۱) که به ذکر چند مورد پرداخته می شود:

الف) ﴿ يَسئلوُنَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِللِّهِ وَ الرَّسُولِ فَاتَّقُواْ اللّٰهَ وَ أَصْلِحُواْ ذَاتَ بَينِكُمْ وَ أَطِيعُواْ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ إِن كُنتُم مُّوْمِنِين ﴾ (انفال/١)

قرائت رايج: يَسْنلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قرائت غير متداول: يَسْئلُونَكَ الْأَنْفَال

در قرائت منصوب به اهل بیت الله و نیز قرائت ابن مسعود، طلحه بین مصرف، عکرمه، عطاء، ضحاک، أبی بن کعب و ابوالعالیه، آیه را بهصورت «یَسئلوُنَكَ الْأَنفَالِ» قرائت کردهاند (طبرسی، مجمع البیان، ۲۰۱: ۱۲: ۶/ ۷۹۰؛ خطیب، معجم القراءات، ۱۲۲۲: ۳/ ۲۰۷).

المیزان: اینکه قرائت مشهور یعنی «یسْئَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفالِ» راجحتر است، آیه دلالت دارد بر اینکه میان افراد مورداشاره در آیه منازعه و مخاصمه بوده است که هریک مدعی درستیِ سخن خود بودند، زیرا وقتی سؤال با لفظ" عن" متعدی شود معنای استعلام حکم و استخبار خبر را میدهد، برخلاف آنجایی که بدون" عن" متعدی شود که به معنای درخواست عطیه است، و با مقام ما سازگار نیست (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۹/۲).

ب) ﴿فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيرِ، فَصُرْهُنَّ إِلَيكَ... ﴾ (بقره/٢٦٠) قرائت رايج: فَصُرْهُنَّ





قرائت غير متداول: فَصِرْهُنَّ

از میان قراء فقط حمزه آن را به کسر را قرائت کرده، و بقیه قاریان آن را به ضم قرائت کردهاند (طوسی، التبیان، بیتا: ۲/ ۳۲۶).

المیزان: کلمه" صرهن" بضم صاد، بنا بر یکی از دو قرائت از (صار- یصور) است، که به معنی "بریدن" و یا "متمایل کردن" است و به کسر صاد که قرائتی دیگر است از (صار- یصیر) میباشد که به معنای "شدن" است. و قرائن کلام دلالت دارد بر اینکه در اینجا معنای "قطع کردن" منظور است. و چون با حرف "الی" متعدی شده، دلالت میکند بر اینکه متضمن معنای متمایل کردن نیز هست (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۲/ ۵۷۵).

ج) ﴿ وَ إِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِينَ لَمَا ءَاتَيتُكُم مِّن كِتَابِ وَ حِكْمَةٍ ... ﴾ (آل عمران /٨١).

قرائت رايج: لَما

قرائت غير متداول: لِما

المیزان: در جمله "لما آتیتُکُمْ مِنْ کِتابٍ وَ حِکْمَةٍ" در کلمه "لما" دو قرائت است: یکی قرائت مشهور که لام را به فتحه می خوانند، و یکی قرائت حمزه، که آن را به کسره خوانده و لام را لام تعلیل و "ما" را موصوله گرفته. ولیکن ترجیح با قرائت به فتحه است، بر اساس این قرائت که لام مفتوح و کلمه "ما" بدون تشدید باشد، قهرا "ما" موصوله خواهد بود، و کلمه "آتیتکم" که "آتیناکم" هم قرائت شده صله آن است و ضمیری که باید از صله به موصول برگردد، حذف شده، چون جمله "مِنْ کِتابٍ وَ حِکْمَةٍ" می فهمانده که در اینجا ضمیری حذف شده، و موصول مذکور مبتداء و خبرش جمله" لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ ..." است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۳/ ۵۱۵).

د) ﴿فَاتَّخَذَتْ مِن دُونِهِمْ حِجَابًا فَأَرْسَلْنَا إِلَيهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيا ﴾ (مريم/١٧).

قرائت رايج: رُوحَنَا

قرائت غير متداول: رُوحَنّا

المیزان: یکی از قرائتهای نادرست هم قرائت کسانی است که کلمه" روحنا" را با تشدید نون خوانده، و گفتهاند: روحنا اسم آن فرشتهای بوده که برای مریم مجسم شده، و او غیر جبرئیل روحالامین بوده است که فساد این نیز روشن است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۱۲/ ۷۷).

دليل نقد اين قرائت كه سهل و ابوحيوه به صورت (روحنّا) آن را قرائت كردهاند (سيوطي، الدر





المنقور، ۱۶۲۱: ۲/ ۳۰۰، آلوسی، روح المعانی، ۱۶۱۵: ۸/ ۳۹۶). این است که ایشان در ابتدای تفسیر این آیه به استناد آیات متعدد (بقره/۹۷؛ نحل/۱۰۲؛ شعرا/۱۹۳) اثبات میکند که آن روح فرستاده شده برای حضرت مریم همان جبرئیل است، لذا قرائت این قاریان که بیانگر این است که فرستاده شده را قرائتی نادرست دانسته است.

# دو. عدول از قرائت رایج و ترجیح غیرمتداول بر آن با ذکر الگو و معیار

یکی از رویکردهای تفسیر المیزان، عدول از قرائات متداول در تعدادی از آیات و انتخاب یکی دیگر از قرائات سبعه و یا حتی قرائتی غیر از قرائات سبعه است. این اقدام با یکی از مبناهای مهم امامیه (وحدت نص و قرائت قرآن) در تعارض است (طوسی، التبیان، بیتا: ۱/۷) این مبنا ریشه در روایات اهل بیت الله دارد. در یکی از این روایات امام باقر کی می فرمایند: «إِنَّ اَلْقرآن وَاحِدٌ، نَزَلَ مِنْ عِنْدِ وَاحِدٍ وَ لَكِنَّ اَلاِخْتِلاَفَ یجیء مِنْ قِبَل اَلرُّواَقِ» (کلینی، الکافی، ۱٤۰۷ / ۲۲۰).

بر طبق این مبنا، نزول قرآن بر اساس قرائت واحد است، و اختلاف قرائات به اختلاف راویان برمی گردد. التزام به این مبنا ایجاب می کند که اولاً یک قرائت مبنای تفسیر قرار بگیرد، نه چند قرائت، چون سایر قرائات، وحیانی نیستند. و ثانیاً، آن قرائت نیز باید قرائت متعارف میان مسلمانان باشد (مؤدب، تفسیر المیزان و قرائات غیر متداول، ۱۳۹۳: ٤٤).

علامه برای ترجیح قرائت غیرمتداول در بعضی موارد به ذکر دلیل پرداخته است و در جاهایی قرائت غیرمتداول را ترجیح داده، بدون اینکه به دلیل ارجحیت آن بپردازد. از مهمترین معیارها و الگوهایی که برای ترجیح قرائات از آنها بهره برده، می توان به موارد زیر اشاره نمود.

مِدول مقطع ترمِيم قرائات غير رايج در تفسير الميزان

| درصد | آدرس آیات                    | تعداد آیات | معيار و الگو   | ردیف |
|------|------------------------------|------------|----------------|------|
| ٤٠٪. | بقره/۲۱٤؛ فرقان/۱۹؛ توبه/۱۷؛ | ۱۱ آیه     | سياق           | ١    |
|      | مائده/٥٣؛ انفال/٥٩؛ فتح/٩؛   |            |                |      |
|      | زخرف/٥٧؛ جن/١٣-١؛ هود/٤٦؛    |            |                |      |
|      | نمل/۸۸                       |            |                |      |
| ۲٦٪. | حمد/٤؛ مائده/١١٥؛ انعام/٩٨؛  | ۷ آیه      | دوری از تکلفات | ۲    |
|      | هود/۱۰، جن/۱۳-۱؛ نمل/۲۲      |            | دستورى         |      |

| ٤٠/. | مجادله/٨                      | ۱ آیه | تطابق لفظی با سنت | ٣ |
|------|-------------------------------|-------|-------------------|---|
| 77%  | بقره/۲۰۱؛ شعرا/۱۳؛ صافات/۱۳۰؛ | ٦ آيه | اقتضاى طبع المعنى | ٤ |
|      | نمل/۹۳،۲۸،۲۲                  |       |                   |   |
| ٤٠/. | ۲۵/۱                          | ۱ آیه | حکم مسلم اسلامی   | ٥ |
| ٤٠/. | مائده/۱۱۲                     | ۱ آیه | براهين عقلي       | ٦ |

#### الف. سياق آيات

سیاق در اصطلاح قرآنی، دانشمندان تعریفهای مختلفی از آن ارائه کردهاند. شهید صدر با توسعه در معنای اصطلاحی سیاق، آن را تمام قرائنی می داند که به فهم لفظ کمک می کنند، خواه قرائن لفظیه باشند، مانند کلماتی که با لفظ مورد شناسایی، یک مجموعه به هم پیوسته و مرتبط را شکل می دهند و خواه قرائن حالیه باشند، مانند شرایط و زمینه های صدور کلام که در فهم معنا مؤثر هستند (صدر، دروس فی علم الاصول، ۲۰۱۱: ۱/ ۹۰). آیت الله معرفت در تعریف سیاق نوشته است: قرآن به تدریج و در مناسبت های مختلف نازل شده و گاهی مجموعهای از آیات در مناسبت خاصی نازل شده است که لازمه آن وجود رابطه ذاتی بین آن هاست که در اصطلاح سیاق آیه است (معرفت، التمهید فی علوم القرآن، ۱۶۱۰: ۵/ ۲۳۹). قدر مشترک تعاریف ارائه شده از سیاق عبارت است از توجه کردن به یکپارچگی لفظی و معنوی جملات یا آیات در کنار هم قرار گرفته، جهت دستیابی به معنا و مفهومی که خداوند متعال اراده کرده است (جعفری، بررسی کارکرد سیاق در المیزان، ۱۳۹۵: ۳۲).

بی شک یکی از مهم ترین کلیدهای تدبر و فهم آیات در المیزان بهره گیری از سیاق است. علامه در آیاتی قرائت غیر متداول را بر قرائت رایج و متداول ترجیح داده است و آن را به قاعده سیاق مستند ساخته است. ذکر این نکته لازم و ضروری است که قاعده سیاق در ترجیح قرانات غیر متداول، بیشترین سهم را به خود اختصاص داده است.

الف) ﴿ حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَّى نَصْرُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللّهِ قَرِيبٌ ﴾ (بقره/٢١٤)

قرائت رايج: يَقُولَ

قرائت غير متداول: يَقُولُ

نافع، ابن عامر در روایت ولید، مجاهد، کسایی، ابن محیصن (از قراء چهاردهگانه) شبیه و اعرج



دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۲۰۸–۲۲۰ بررسی تأثیر اختلاف قرائات در برداشتهای تفسیری المیزان سهراب مروتی معصومه رحیمی

(یقولُ) را به رفع خواندهاند (دانی، جامع البیان فی قراءات السبع، ۱٤۲۸: ۲/ ۹۱۲، طوسی، التبیان، بی تا: ۲/ ۱۹۹، ابن جزری، زاد المسیر فی علم التفسیر، ۱٤۲۱: ۳۰۶).

المیزان: کلمه (یقول) به نصب لام خوانده شده و بنابراین قرائت جمله در معنای غایت و نتیجه است. برای جملات قبل، بعضی هم آن را به ضمه لام خوانده اند و بنا بر این قرائت جمله نامبرده حکایت حال گذشته است، و هرچند هر دو معنا صحیح است، لیکن دومی با سیاق مناسبتر است، برای اینکه اگر جمله نامبرده غایتی باشد که جمله (زلزلوا) را تعلیل کند، آن طور که باید با سیاق مناسب نیست (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۲/ ۲۳۸).

ب) ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَرْفًا وَ لَا نَصْرًا وَ مَن يَظْلِم مِّنكُمْ نُذِقْهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴾ (فرقان/١٩)

قرائت رايج: تَسْتَطِيعُونَ قرائت غير متداول: يسْتَطيعُونَ

المیزان: غیر از "قرائت عاصم" از طریق حفص سایر قراء آیه را «یستطیعون» با یاء قراءت کردهاند، و این قراءت خوبی است، و با مقتضای سیاق سازگارتر است، و بنا بر این معنایش این میشود که معبودهای شما، شما را در آنچه میگفتید- که اینها خدایاناند و درد و بلا از شما دور میکنند، و یا حداقل شما را یاری میکنند- تکذیب کردند، و نتیجه این تکذیب این شد که این معبودین نه میتوانند بلاگردان شما باشند و نه حداقل یاری تان کنند (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۱۰/ ۲۵۰).

ج) ﴿لِتُوْمِنُواْ بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُعَزِّرُوهُ وَ تُوقِّرُوهُ وَ تُسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَ أَصِيلاً﴾ (فتح/٩) قرائت رايج: لِّتُوْمِنُواْ - تُعَزِّرُوهُ - تُوقِّرُوهُ - تُسَبِّحُوهُ قرائت غير متداول: لِّيُوْمنُواْ - يُعَزِّرُوهُ - يُوقِّرُوهُ - يُسَبِّحُوهُ قرائت غير متداول: لِّيُوْمنُواْ - يُعَزِّرُوهُ - يُوقِّرُوهُ - يُسَبِّحُوهُ

ابن كثير، ابن محيصن، ابوعمرو، ابوجعفر، ابوحيوه، يزيدى همه اين فعلها را با ياء غيبت قرائت كردهاند (دمياطى، اتحاف فضلاء البشر فى القراءات الاربعه عشر، ١٤٢٢: ٣٠٣؛ خطيب، معجم القراءات، ١٤٢٢: ٣/ ٣٥٦).

المیزان: در قرائت مشهور همه فعلهای چهارگانه با «تاء» که علامت خطاب است، قرائت شده و در قرائت ابن کثیر و ابوعمرو با" یاء" که علامت غیبت است، قرائت شده، و قرائت این دو با سیاق مناسب تر است. (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۱۸/۸۸).



توضیح: با مطالعه آیه قبل می توان ارجحیت قرائت غیر متعارف را از نگاه علامه این گونه تخمین زد: آیه پیشین و این آیه یک جمله طولانی را تشکیل می دهند، در آن ها می خوانیم: إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَ مُبَشِّرًا وَ نَذِیرً لِتُوْمِنُواْ بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُعَرِّرُوهُ وَ تُوَقِّرُوهُ وَ تُسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَ أَصِیلاً.

آیه موردبحث با لام جاره تعلیلیه شروع می شود که پس از آن نیز، «أن» ناصبه مصدریه در تقدیر است و تمام چهار فعل موجود در آن را به تأویل مصدر می برد، و این جار و مجرورات متعلق به «ارسلناک» در آیه قبل اند و بیانگر علت ارسال اند. اکنون می گوییم در این جمله طولانی، پیامبر اکرم این مخاطب کلام خداوند است، نه مؤمنانی که چهار فعل بعدی درباره آن ها آمده و انتظارات الهی را از آن ها بیان می کند. اگر چنین است، نباید این چهار فعل به شکل مخاطب به کاررفته باشند، چون روی سخن خداوند با پیامبر این است نه آن مؤمنان. بنابراین، قرائت غیر مشهور که تمامی آن ها را به صیغه غائب نقل نموده، ارجح است (مؤدب، تفسیر المیزان و قرائات غیر متداول، ۱۳۹۳: ۵۱).

# ب. دوری از تکلفات دستوری

آگاهی و تسلط بر قواعد ادبیات عرب، هم مفسر را در تشخیص قرانت واقعی و صحیح کمک میکند، هم به تبع تشخیص قرائت صحیح، باعث می شود که از آیات قرآن کریم، فهم و برداشت و تفسیر درستی ارائه گردد (رجبی، روش تفسیر قرآن، ۱۳۸۳: ۲۷۳) بر این اساس علامه طباطبایی گاهی برای ترجیح قرائات غیر متداول بر قرائت رایج، از قواعد دانش صرف بهره برده و تکلفات سخت دستور را کنار گذاشته است:

الف) ﴿قُلْ أُوحِيَ إِلِي أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرُّ مِّنَ الجِنِّ فَقَالُواْ إِنَّا سَمَعْنَا قُرْءَانًا عجَبًا ﴾ (جن/١)

قرائت رايج: أنَّهُ - حفص و ابو جعفر

قرائت غير متداول: أِنَّهُ-ساير قاريان

ابوجعفر نيز مانند قرائت مشهور در خصوص (وانه تعالى، و أنه كان يقول وأنه كان رجال) بهصورت فتحه قرائت كرده، ولى ساير قراء ابتداى اين آيات را به كسره همزه قرائت كردهاند (ابن جزرى، زاد المسير في علم التفسير، ١٤٢١: ٩٩٥؛ واسطى، الكنز في القراءات العشر، ١٤٢٥: ٢/ ١٩٥٠).

المیزان: قرائت مشهور، کلمه "أنه" را به فتحه همزه خوانده، و بعضی آن را و آیات بعدش را که دوازده آیه است، به کسر همزه خواندهاند، و درست هم همین است، و قرائت به فتحه وجه روشنی





ندارد، بعضی ها آن را توجیه کرده اند به اینکه جمله "و انه ..." عطف است بر ضمیر مجرور در جمله "امنا به" و تقدیر کلام "امنا به و بانه تعالی جد ربنا ..." است، می خواهد از جنیان خبر دهد به اینکه نسبت به نفی صاحب و ولد برای خدا که بت پرستان بدان معتقدند، ایمان دارند. لیکن این توجیه بر اساس عقیده نحویان کوفی درست در می آید، که عطف بر ضمیر متصل مجرور را جایز دانسته اند، و اما بنا بر مذهب بصری ها که آن را جایز نمی دانند،

بعضی از قبیل فراء و زجاج و زمخشری - به طوری که از ایشان حکایت شده - گفته اند که: کلمه "و انه" عطف است بر محل جار و مجرور، و محل جار و مجرور "فَآمَنَّا بِهِ" نصب است، چون این جمله در معنای "تصدیق داریم آن را" است، که کلمه" آن را" مفعول ایمان به معنای تصدیق است، و تقدیر کلام" و صدقنا انه تعالی جد ربنا ... " است. ولی خواننده خود می داند که این توجیه، توجیه درستی نیست (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۲۰/۲۰).

ب) ﴿ وَ أَمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي الجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَ الْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غَيرَ مُجْذُونَ﴾ (هود/٨٠)

قرائت رايج: سُعِدُواْ (صيغه مجهول) قرائت غير متداول: سَعِدُواْ (صيغه معلوم)

ابن كثير، ابن عامر، ابوعمرو، نافع، عاصم، ابوجعفر و يعقوب (از قراء دهگانه)، ابن مسعود و اعمش، از قراء چهاردهگانه، آن را بهصورت (وَ أَمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ) به ضمه سين قرائت كردهاند (طبرى، جامع البيان، ١٤٢٢: ١٤٢٢؛ دمياطى، اتحاف فضلاء البشر في القراءات الاربعه عشر، ١٤٢٧: ٣٢٦؛ داني، التيسير في القرائات السبع، ١٤٢٦: ١٠٣).

المیزان: کلمه "سعدوا" هم به صیغه مجهول قرائت شده و هم به صیغه معلوم، و قرائت دومی با لغت سازگارتر است، زیرا ماده "سعد" در استعمالات معروف، لازم استعمال شده، و واضح است که از فعل لازم صیغه مجهول ساخته نمی شود، ولیکن اگر کلمه مذکور را به قرائت اولی مجهول بخوانیم، آنگاه با در نظر داشتن اینکه در آیه قبلی قرینه اش یعنی کلمه" شقوا" به صیغه معلوم قرائت شده، نکته لطیفی را افاده خواهد کرد، زیرا کلمه" شقوا" معنایش" به سوی شقاوت گرائیدند" و معنای: "سعدوا" به صیغه مجهول "توفیق سعادت یافتند" است و این دو نحو تعبیر، این معنا را می رساند که سعادت و خیر از ناحیه خداست، ولی شر و شقاوتی که گریبان گیر بشر می شود، به دست خود اوست (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۱۱/ ٤٤).



#### ج. تطابق لفظی با سنت

یک از مواردی که علامه قرائات غیر رایج را بر قرائت معمول و رایج ترجیح میدهد، بیان حکم شریعت اسلام دربارهی مسئله موردنظر است

﴿أَ لَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَهُواْ عَنِ النَّجْوَى ثمَّ يعُودُونَ لِمَا نَهُواْ عَنْهُ وَ يَتَنَاجَوْنَ بِالْاثْمِ وَ الْعُدُوَانِ...﴾ (مجادله/٨) قرائت رايج: يتَنَاجَوْنَ

قرائت غير متداول: يَنتَجون

عموم قراء مدینه و بصره و بعضی از کوفیان آن را به صورت و یتنا جَوْنَ بر وزن یتفاعلون قرائت می کنند و حمزه و یحیی و اعمش آن را و ینتجون" بر وزن یفتعلون قرائت می کنند (طبری، جامع البیان، ۱۱۲: ۲۸/ ۱۸).

المیزان: در مجمعالبیان آمده که: حمزه و روایت رویس از یعقوب آیه را به صورت" ینتجون" و بقیه قاریان به صورت" یتناجون" قرائت کرده اند. شاهد قرائت حمزه کلام رسول خداری است، که درباره علی علی هی در پاسخ کسانی که پرسیدند: چرا با علی تناجی می کنی و با ما نمی کنی؟ فرمود: «ما انا انتجیته، بل الله انتجاه؛ من به دستور خود با او نجوی نکردم، بلکه خدا دستور داد نجوی کنم (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۱۹/۳۳).

توضیح: شاید نحوه استدلال ایشان به سخن پیامبر ایش این گونه باشد که: سائل با عبارت (تناجیه) سؤال می پرسد و پیامبر اکرم با عبارت (انجیته) پاسخ می دهد، یعنی پیامبر اکرم ایش وزن کلمه را تغییر می دهد و ضمن پاسخ به او، تلویحاً خطای زبانی او را نیز به وی گوشزد کرده است. نتیجه اینکه برای بیان نجوای طرفینی باب افتعال مناسبتر از باب تفاعل است و این همان قرائت حمزه است، نه قرائت متعارف (مؤدب، تفسیر المیزان و قرائات غیر متداول، ۱۳۹۳: ۵۱).

#### د. اقتضاى طبع المعنى

یک از عوامل ترجیح قرائات در بینش علامه، موافقت قرائت، با معنا و مفهوم آیه است. علامه این معیار را غیر از سیاق آیه می داند، به دلیل آنکه در سیاق تمام قرائن لفظی و معنوی آیه موردنظر، بررسی می گردد، اما طبع المعنی، درواقع هماهنگی آن قرائت با قضیه و داستان آیه است که در جاهای مختلف به آن پرداخته شده است. ایشان از این معیار برای ترجیح قرائات غیرمتداول بر





# قرائت رایج بهره برده است:

الف) ﴿ وَ يضِيقُ صَدْرِي وَ لَا ينطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَى هَرُونَ ﴾ (شعرا/١٣)

قرائت رايج: يضِيقُ- ينطَلِقُ

قرائت غير متداول: يضِيقَ- ينطَلِقَ

در قرائت يعقوب و غير او، دو فعل يضيق و ينطلق به نصب قرائت شده، است (اهـوازی، الـوجيز، ٢٠٠٢: ٢٧٢؛ واسطى، الكنز في القراءات العشر، ١٤٢٥: ٢/ ٥٨٥).

المیزان: در قرائت دیگران، دو فعل یضیق و ینطلق به نصب قرائت شده تا عطف بر "یکذبون" باشد و این قرائت با طبع معنا سازگارتر است بنابراین، عذر موسی ایم تنها همان عذر اولی است، یعنی ترس از تکذیب، و دو تای دیگر نتیجه عذر اولی است. به عبارت روشن تر، عذر تنها تکذیب مردم است، که به سر آمدن حوصله و کندی زبان می آورد و این معنا، علاوه بر سازگاری اش با طبع قضیه، با آیات دیگر این داستان – که در سوره های دیگر آمده، سازگارتر است، چون در آن ها یك عذر آمده که همان ترس از تکذیب است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۱۵/ ۳۲۰).

### هـ تطابق با حكم مسلم اسلامي

یکی از مواردی که علامه قرائت غیرمتداول را بر قرائت رایج ترجیح داده است، قرابت معنایی قرائت غیرمتداول با احکام مسلم اسلامی است. توضیح اینکه یکی از احکام اسلام که در قرآن کریم نیز به آن پرداخته شده است، حلال بودن ازدواج با کنیزان پاکدامن است، در گذشته انسانها را به ظلم به بندگی می گرفتند و انسانها ازلحاظ اجتماعی و حقوقی به برده و آزاد تقسیم می شدند. کنیز ،عبد و ملک مولای خود بود و از خود اختیار نداشت . مولایش بدون عقد ازدواج می توانست از او بهره جنسی ببرد و می توانست بهره بردن جنسی از کنیزش را به دیگری تحلیل نماید، یا او را به همسری دیگری در آورد و اگر فردی با کنیزش ازدواج می کرد، مولای کنیز می توانست کنیز را از شوهرش باز پس گرفته و بعد از استبرا، از او بهره جنسی گرفته و دوباره او را به همسرش برگرداند. همچنین می توانست مستقیماً به این کنیز که ملک خودش و زن دیگری بود ، امر و نهی کند (همان: ٤٤٧/٤). در جاهلیت عرب، جدای از این مسائل، کنیز و برده اصلاً در زمره انسان به حساب نمی آمد و دون مرتبه تر از انسان شمرده می شد و ازدواج با او ازاین جهت عار و عیب بود و کمکم این عیب و عار به ازدواج با کنیزان و بردگان حتی بعد از آزاد شدن آنان هم سرایت داده شد، و برای خود فرد و فرزندانش عیب بود که همسرش یا



مادر فرزندش سابقه كنيزى داشته باشد.

﴿ فَإِذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَينَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ذَالِكَ لِمَنْ خَشيَ الْعَنَتَ مِـنكُمْ وَ أَن تَصْبرُواْ خَيرُ لَّكُمْ وَ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (نساء/٢٥)

قرائت رايج: أُحْصِنَّ

قرائت غير متداول: اَحْصَنَّ

أبوبكر، حمزة، كسائى و خلف به فتحه همزة و صاد، بنا بر فاعل بودن قرائت كردند، (أحصن فروجهن و أزواجهن) و در اين قرائت حسن و اعمش با آنها موافقت داشتند. و بقيه به ضم همزة و كسر صاد، بنا بر مفعول بودن قرائت كردند (على أن المحصن لهن الزوج) (دمياطى، اتحاف فضلاء البشر في القراءات الاربعه عشر، ١٤٢٦: ٢٤٠؛ دانى، التيسير في القرائات السبع، ١٤٢٦: ١٩٠).

کلمه (احصن) هم به ضمه همزه قرائت شده تا صیغه مجهول باشد، و هم به فتحه همزه تا صیغه معلوم، بنا بر قرائت اول معنایش این می شود که هرگاه کنیزان به وسیله شوهران حفظ شوند، و بنا بر قرائت دوم چنین می شود: (هرگاه کنیزان با اسلام آوردن خود را حفظ کنند) و این قرائت دوم بهتر است. و احصان در این آیه اگر به معنای احصان ازدواج باشد جزء شرط قرار دادنش صرفاً برای این بوده که مورد سخن جایی است که قبل از ارتکاب فاحشه ازدواج صورت گرفته، چون مسئله شرعی چنین است که کنیز اگر مرتکب فحشا شود، چه شوهردار باشد و چه نباشد حدش نصف حد زن آزاد است، و احصانش چیزی بر حد او اضافه نمی کند. و اما اگر به معنای احصان اسلام باشد- که بعضی گفته اند- احصانش چیزی بر حد او اضافه نمی کند. و اما اگر به معنای احصان اسلام باشد- که بعضی گفته اند- این احتمال معنایش چنین می شود، کنیزان اگر زنا بدهند نصف عذاب آزادگان را دارند، چه شوهر داشته باشند. در نتیجه معنای آیه چنین می شود: که اگر کنیزان مؤمن مرتکب زنا شدند، نصف عذابی که زنان آزاد و بی شوهر دارند خواهند داشت، و آن عبارت از پنجاه تازیانه است نصف عذابی که زنان آزاد و بی شوهر دارند خواهند داشت، و آن عبارت از پنجاه تازیانه است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القر آن، ۱۳۷۸: ۱۳۷۶).

# ترجیح به اعتبار براهین عقلی

کاربرد عقل را می توان به عنوان میزانی در صحت پذیرش قرائات مورد ملاحظه قرار داد. چنانکه، قرائت، نباید تعارضی با حجت استوارتر داشته باشد. زیرا بنا بر قانون «تعادل و تراجیح» در علم اصول، یک قرائت در صورتی حجت و معتبر است که با حجتی قوی تر از آن، مغایرت نداشته باشد. به طور

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷۰، پاییز و زمستان ۱٤۰۰؛ ص: ۲۰۸-۲۶۰ بررسی تأثیر اختلاف قرائات در برداشتهای تفسیری المیزان سهراب مرونی معصومه رحیمی



مثال: در علم قرائت، مجاز عقلی به کمک تعارضات و رفع هرگونه شبهه و تعارض، می تواند تعیین کننده باشد (احتشامی، معیارها و اسلوبهای اختیار در گزینش قرائت صحیح و آثار آن، ۱۳۹۹: ۱۳۹۰). علامه از این معیار جهت ترجیح قرائات غیر متداول بهره برده است:

﴿إِذْ قَالَ الْحَوَارِيونَ ياعِيسِيَ ابْنَ مَرْيمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن ينزِلَ عَلَينَا مَائدةً مِّنَ السَّمَاءِ قَالَ اتَّقُواْ اللَّهَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ﴾ (مائده/١١٢)

> قرائت رايج: هَلْ يسْتَطِيعُ رَبُّكَ قرائت غير متداول: هَلْ تَسْتَطِيعُ رَبَّكَ

کسایی فعل (یستَطِیعُ) را به تاء و «ربك» را منصوب و دیگران فعل را به یاء و «ربك» را مرفوع خواندهاند. وجه قرائت اول این است که مقصود: «هل تستطیع سؤال ربك» است یعنی آیا قدرت داری که از پروردگار خود سؤال کنی؟(طبرسی، مجمع البیان، ۲، ۱۲؛ ۷/ ۲۳۲؛ بیضاوی، انوار التنزیل و اسرار التأویل، ۱٤۱۸: ۲/ ۱۹۱؛ طوسی، التبیان، بی تا: ۵۸/۶).

المیزان: متن سؤالی که خداوند در این آیه از حواریون حکایت نموده، یعنی جمله: آیا پروردگار تو می تواند مانده ای از آسمان بر ما نازل کند، معنی ظاهریش معنایی است که بسیار بعید به نظر می رسد که از مثل حواریون صدور یابد و حال آنکه آنان اصحاب مسیح و شاگردان و خواص و ملازمین او بودند و از انوار علم و معارف او اقتباس می نمودند، از آداب و آثارش پیروی می کردند و پست ترین مراتب ایمان در آدمی این مقدار اثر را دارد که بفهمد خدا بر هر چیز قادر است و عجز و زبونی در ساحت او راه ندارد. بااین حال چطور ممکن است حواریون با داشتن مراتب عالیه ایمان این معنا را نفهمند و از پیغمبر خود بیرسند که آیا پروردگارش می تواند مانده ای از آسمان نازل کند؟! از همین جهت بوده که کسایی - که یکی از قاریان هفتگانه است - آیه شریفه را این طور قرائت کرده: "هل تستطیع ربك" یعنی کلمه "تستطیع" را با "تاء" که یکی از علائم فعل مضارع است، خوانده و گرائت - چنین است: "هل تستطیع ان تسال ربك - آیا می توانی از پروردگارت خواهش کنی که ..." و قرائت - چنین است: "هل تستطیع ان تسال ربك - آیا می توانی از پروردگارت خواهش کنی که ..." و خون معنا معلوم بوده، کلمه "تسال" حذف شده و "تستطیع" به جای آن باقیمانده است. اکثر مفسرین نیز بنایشان بر این است که آیه را توجیه کنند، چون فهمیده اند که مراد از آیه غیر آن چیزی است که از ظاهر آن استفاده می شود، زیرا ساحت حواریون از چنین جهالت سخیف و رسوایی منزه است. بهترین توجیهی که در این باب شده است این است که "ستطاعت" کنایه است از اقتضای مصلحت



و وقوع اذن و رخصت، چنان که "امکان" و "قوة" و "قدرت" هم کنایه آورده می شود، برای وجود مصلحت (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ٦/ ۳۳۳).

# سه. عدول از قرائت رایج و ترجیح غیرمتداول بر آن بدون ذکر معیار و الگو

در تعدادی از آیات علامه از قرانت رایج عدول و غیرمتداول را بر آن ترجیح داده، بدون آنکه به ذکر معیار یا الگویی برای این عدول بپردازد:

الف) ﴿فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَينهَمْ زُبُرًا كُلُ حِزْبِ بِمَا لَدَيهِمْ فَرحُونَ ﴾ (مؤمنون/٥٣)

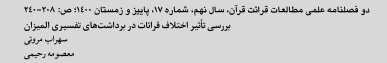
قرائت رايج: زُبُرًا

قرائت غير متداول: زُبرًا

در مجمع البیان گفته: کلمه "زبر"- به ضم زاء، و باء- جمع "زبور" و به معنای کتابها است (طبرسی، مجمع البیان، ۱٤٠٦: ٧/ ۱۰۹).

المیزان: آیه موردبحث متفرع بر مطالب قبل است، و معنایش این است که: خداوند رسولان خود را یکی پس از دیگری بهسوی ایشان فرستاد و همه آنها امتی واحد و دارای ربی واحدند ایشان را بهسوی تقوی دعوت کردند، ولیکن بشر به امر ایشان عمل نکرد، درنتیجه امر آنان بین ایشان پارهپاره شد و آن را به صورت کتابهایی درآورده، هر جمعیتی کتابی را به خود اختصاص دادند، و هر حزبی به آنچه داشتند دل خوش گشتند. در قرائت ابن عامر "زُبرا" - به ضمه زاء و فتحه باء - آمده که جمع "زبره" و به معنای فرقه است. بنابراین قرائت، معنایش این می شود که: در امر انبیاء متفرق شده، جمعیتهای گوناگون شدند، و هر حزبی به آنچه داشت دل خوش گشت. و این قرائت ارجح تر است (طباطبایی، گوناگون شدند، و هر حزبی به آنچه داشت دل خوش گشت. و این قرائت ارجح تر است (طباطبایی، می دهد که خداوند، پیامبرانش را فرستاد و مردمان، یک امت بودند و یک خدا داشتند، خدایی که آنان را به تقوای از خویش فرامی خواند، ولیکن آنان از او فرمان نبردند، سپس می گوید: (فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَینهُمْ را به تقوای از خویش فرامی خواند، ولیکن آنان از او فرمان نبردند، سپس می گوید: (فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَینهُمْ را به تقوای از خویش فرامی خواند، ولیکن آنان از او فرمان نبردند، سپس می گوید: (فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَینهُمْ را به تقوای از خویش فرامی خواند، ولیکن آنان از او فرمان نبردند، سپس می گوید: (فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَینهُمْ را به ضم باءخوانده که به معنای آن (فرقاً) می شود، معنای این فقره، طبق دو قرائت، به ترتیب این گونه است:

۱- پس آنها کارشان را میان خویش قطعهقطعه کردند و به صورت کتابهایی خاص خویش در آوردند





۲- پس آنها كارشان را ميان خويش قطعه كردند و فرقهفرقه شدند.

توجه به این دو ترجمه، تکلف آمیز بودن ترجمه نخست را که برخاسته از قرائت متعارف در واژه (زبرا) است، آشکار میکند، تکلفی که به هیچوجه در ترجمه آن، طبق قرائت دوم نیست (مؤدب، تفسیر المیزان و قرائات غیر متداول، ۱۳۹۳: ۵۲).

ب) ﴿مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ سَامِرًا تَهْجُرُونَ ﴾ (مؤمنون/٦٧)

قرائت رايج: سَامِرًا

قرائت غير متداول: سُمَّراً

علامه در زیر این آیه به قرائت (سُمَّراً) به ضم سین و تشدید میم که جمع سامر است و نیز به قرائت (سُمَّاراً) به ضم و تشدید اشاره کرده و بدون ذکر دلیل قرائت (سُمَّراً) را ارجح دانسته است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۱۹/۱۵).

گفتنی است طبرسی قرائت (سُمَّراهً) را از ابن مسعود، ابن عباس، عکرمه، ابن محیصن و یحیی دانسته و آن را به صراحت از قرائات شاذ دانسته و توجیهی برای این قرائت بیان نکرده. از سوی دیگر (سَامِراً) را اسم جمع دانسته است (دیمه کار گراب و ایروانی نجفی، روش علامه طباطبایی در مواجهه با اختلاف قرائات در المیزان، ۱۳۹۶: ۹۳).

ج) ﴿ وَ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ سَيرِيكُمُ ءَاياتِهِ فَتَعْرِفُونِهَا وَ مَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (نمل/٩٣).

قرائت رايج: تَعْمَلُون

قرائت غير متداول: يَعمَلُون

ابن كثير، ابوعمرو، ابن عامر، حمزه، كسايى، خلف، ابن ذكوان آن را با ياء (يَعلَمون) قرائت كردهاند (ابن عطيه اندلسى، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ١٤٢٢: ٤/ ٢٧٤).

المیزان: خطاب در این جمله به رسول خدار است و این جمله به منزله تعلیل و بیان مطالب گذشته است و معنایش این است: اعمال شما بندگان در برابر دیدگان پروردگار تو است، پس هیچ چیز از آنچه حکمت در قبال اعمال شما اقتضاء می کند از او فوت نمی شود، اگر حکمت اقتضاء دعوت و هدایت داشته باشد، می کند و اگر اقتضای اضلال و نشان دادن آیات و سپس پاداش نیکوکاران و کیفر بدکاران را داشته باشد، انجام می دهد، جمله موردبحث به صورت غایب یعنی "عما یعملون" نیز، قرائت شده و شاید هم بهتر باشد، چون مفادش تهدید تکذیب کنندگان است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۱۵/۱/۱۵).



# چهار. اجتناب از جمود بریک قرائت خاص (عدم ترجیح قرائات)

یک از روشهای تعامل علامه با مسئله اختلاف قرائات، در آیاتی که اختلاف قرائات در آنها مطرح گردیده، عدم ترجیح قرائت رایج بر سایر قرائات است، این موضوع علاوه بر اینکه باعث افزایش دانش تفسیری مخاطب شده است، از طرف دیگر از جمود بر یک قرائت خاص اجتناب نموده است، علامه با اعتقاد به نقد و گزینش قرائات، انحصار حجیت در قرائت حفص از عاصم را رد نموده است. به نظر می رسد انگیزه دیگر علامه از این اقدام، یادآوری قرائات دیگر به خواننده است، تا خواننده با توجه به این نکته، به وجوه دیگر در تفسیر آیه نیز توجه نماید. احتمال دیگر این است که در چنین مواردی قرائات حفص از عاصم در نظر علامه از قوت کافی برخوردار نبوده و چون ایشان دلیلی هم مواردی قرائات بر آن نیافته، به صرف گزارش بسنده کرده است. ازاین رو برای آنکه نشان دهد قرائات دیگری هم وجود دارند که با قرائت حفص برابری نموده و می توانند با آن رقابت نمایند.

الف) ﴿ وَكَذَالِكَ نُصرَفُ الأياتِ وَلِيقُولُواْ دَرَسْتَ وَلِنُبِينَهُ لِقَوْمٍ يعْلَمُونَ ﴾ (انعام/٥٠).

قرائت رايج: دَرَسْتَ

قرائت غير متداول: دَارَسْتَ

ابن کثیر و ابو عمر «دارست» و ابن عامر و یعقوب و سهل «درست» به فتح سین و سکون تاء و دیگران به سکون سین و فتح تاء قرائت اول، یعنی تو با اهل کتاب مذاکره و گفتگو کرده و از آنها چیزهایی آموختهای. مؤید این قرائت، این آیه است: ﴿وَ أَعانَهُ عَلَیهِ قَوْمٌ آخَرُونَ ﴾ (فرقان /٤) قوم دیگری وی را بر قرآن یاری کردهاند) قرائت دوم، یعنی: برای اینکه نگویند این مطالب، اخبار گذشتگان است و کهنه شده و کسی نیست که آنها را بداند و تکذیب یا تصدیق کند. قرائت سوم، خطاب به پیامبر اسلام است. یعنی: از یهود فراگرفتهای. لام بنا بر قرائت اول و سوم لام عاقبت است یعنی ما آیات را برای تو به صورتهای گوناگون بیان می کنیم و سرانجام آنها خواهند گفت که با اهل کتاب مذاکره کردهای یا از آنها آموختهای. اما بنا بر قرائت دوم، لام به معنای کراهیت است. یعنی برای اینکه نگویند: اخبار آن کهنه شده است (طبرسی، مجمع البیان، ۲۱۵، ۲۱۵؛ طوسی، التبیان، بی تا: ۲۲۸ که).

المیزان: کلمه "درست" به صیغه "دارست" که مذکر مخاطب است و صیغه "درست" که مؤنث غایب است، نیز قرائت شده است. بعضی درباره "نصرف" گفتهاند: "تصریف" به معنای بیان یك معنا است در صورتهای گوناگون تا فایدهاش جامعتر شود، و کلمه" درست"از ماده" درس" به معنای





تعلیم و تعلم از راه خواندن است، قرائت "دارست" نیز مبنی بر این معنا است، جز اینکه زیادتی معنی را افاده می کند. و اما بنا بر قرائت "درست" به صیغه مؤنث غایب، از ماده "دروس" و به معنای از بین رفتن اثر است. و بنابراین قرائت، معنای آیه چنین می شود که: تا بگویند این حرفها همان حرفهای کهنه و از بین رفته است که دیگر امروز به هیچ دردی نمی خورد. هم چنان که در آیات دیگری این معنا را از قول کفار نقل کرده که گفتند: این همان اساطیر اولین است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۷/ ۱۸۵).

ب) ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ دِينهُمْ وَ كَانُواْ شِيعًا لَّسْتَ مِنهُمْ فِي شَيَءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يَنَبِّئُهُم بِمِا كَانُواْ يَفْعَلُونَ﴾ (انعام/١٥٩)

قرائت رايج: فَرَّقُواْ دِينهَمْ قرائت غيرمتداول: فارَقُوا دِينَهُم

در زیر این آیه از تفسیر قمی از پدرش از نضر از حلبی از معلی بن خنیس از امام صادق به روایت شده که در ذیل این آیه فرمود (فَارقَ القومُ واللهِ دینَهُم) به خدا سوگند که اهل سنت نیز دین خود را دسته دسته کردند که در تفسیر منسوب به علی بن ابراهیم (فارقُوا القَومُ و اللهِ دینَهُم) ثبت شده است (قمی، تفسیر قمی، ۱۱۶۰: ۱/ ۲۲۲) اما در نسخه بحارالانوار به صورت (فَارقَ القومُ واللهِ دینَهُم) نقل شده است (مجلسی، بحار الانوار، ۲۰۱۵: ۸/ ۲۰۸) از امام صادق به نیز روایت شده که امام علی این آیه را (فارَقُوا دِینَهُم) قرائت می کرد (عیاشی، تفسیر عیاشی، ۱۳۸۰: ۳/ ۱۳۳).

المیزان: قرائتی را که از آن جناب نقل شد، بعضی از عامه و ازجمله آنان سیوطی نیز به طرق خود از آن حضرت نقل کردهاند (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۷/ ۳۹۲). لازم به ذکر است ابن کثیر، یعقوب، ابوجعفر، عاصم، ابن عامر، ابوعمرو، نافع به صورت (فَرَّقوا) و در مقابل عبدالله بن مسعود، حسن بصری، اعمش، کسایی، حمزه بهصورت (فَارَقُوا) قرائت کردهاند (ابن جزری، انشر فی قراءات العشر، بی تا: ۲/ ۲۹۲). علامه پس از ذکر قرائات مختلف آیه، از اظهارنظر در نقد و یا ترجیح یکی از دو قرائت خودداری کرده است.

ج) ﴿قَالَ وَ مَن حَفَرَ فَأُمَتَّعُهُ قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَ بِئْسَ الْمَصِيرُ ﴾ (بقره/١٢٦) قرائت رايج: فَأُمَتَّعُهُ

قرائت غير متداول: فَأُمتِعُهُ

ابن عامر (فَأُمتِّعُهُ) را به سكون ميم (از باب افعال) قرائت كرده و ساير قراء بـا تشـديد، بـه فـتح مـيم



(باب تفعیل) قرائت کردهاند (طبرسی، ۲۰۱۵: ۱/ ۳۸۵) علامه در زیر این آیه بعد از نقل قرائات گوناگون آیه مینویسد (فامتعه) به صورت باب افعال و تفعیل قرائت شده و امتاع و تمتیع به یک معناست (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۱/ ۲۸۲).

د) ﴿ وَ كَذَالِكَ زَينَ لِكَثِيرٍ مِّنَ الْمُشرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَدِهِمْ شرَكَاؤُهُمْ لِيرْدُوهُمْ وَلِيلْبِسُواْ عَلَيهِمْ دِيـنَهُمْ وَ لَـوْ شَـاءَ اللَّهُ مَـا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَ مَا يَفْتَرُونَ ﴾ (انعام/١٣٧)

قرائت رايج: زَينَ- قَتْلَ- أَوْلَدِهِمْ- شَرَكَاؤُهُمْ قرائت غير متداول: زُينَ - قَتْلُ- أَوْلَدَهِمْ- شَرَكَاؤِهُمْ

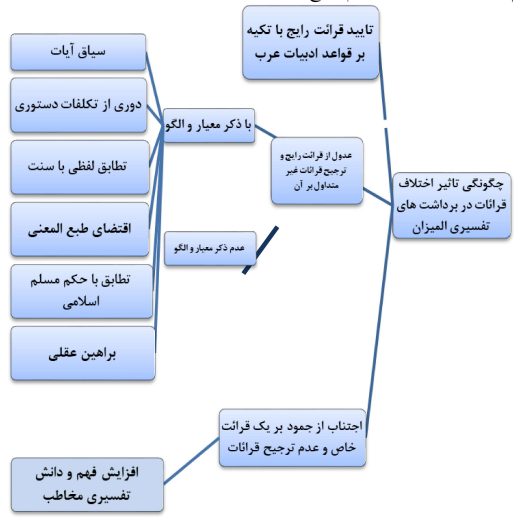
المیزان: غیر از ابن عامر سایر قراء کلمه "زین" را به فتح زاء و به صیغه معلوم خوانده و کلمه "قتل" را هم به فتح لام قرائت نموده و آن را مفعول "زین" گرفتهاند، و کلمه "اولادهم" را به کسر دال خوانده و آن را مضاف الیه کلمه" قتل" و مفعول آن دانسته و کلمه "شرکاؤهم" را فاعل" زین "گرفته اند، و بنابراین قرائت معنای آیه چنین می شود: " بتها با محبوبیت و واقعیتی که در دلهای مشرکین داشتند، فرزندکشی را در نظر بسیاری از آنان زینت داده و تا آنجا در دلهای آنان نفوذ پیدا کرده بودند که فرزندان خود را به منظور تقرب به آنها برای آنها قربانی می کردند" هم چنان که تاریخ این مطلب را درباره بت پرستان و ستاره پرستان قدیم نیز ضبط کرده است، البته باید دانست که این قربانی ها غیر از موءوده هایی است که در بنی تمیم معمول بوده، زیرا موءوده عبارت بوده از دخترانی که زنده به گور می شدند، و آیه شریفه دارد که اولاد خود را قربانی می کردند، و اولاد هم شامل دختران می شود و هم شامل پسران. و اما ابن عامر در میان قراء کلمه" زین " را به ضم زاء قرائت کرده و صیغه مزبور را مبنی بر مفعول و کلمه" قتل " را به ضم کام و نائب از فاعل " زین " و کلمه" اولادهم" را به نصب و مفعول" قتل " گرفته و کلمه" شرکاؤهم" را به صدای زیر و مضاف الیه قتل و فاعل آن دانسته و کلمه" اولادهم" را فاصله بین مضاف (قتل) و مضاف الیه (شرکاءهم) انداخته است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۸: ۷/ ۹۷ کا).

#### نتبجه

در روند این پژوهش روشن گردید که مسئله اختلاف قرائات در المیزان از جایگاه ویژهای برخوردار است. به این معنی که علامه در ترجیح برخی از قرائات از معیارها و الگوهایی استفاده نموده است که این معیارها می تواند به عنوان الگویی مناسب در موارد دیگر مورداستفاده قرار گیرد و از طرفی برداشتهای



معنایی متفاوت از قرائتی خاص، تأثیر اختلاف قرائات در تفسیر آیات را بهخوبی نشان می دهد. علامه با رویکرد نقد و بررسی قرائات، انحصار حجیت در قرائت رایج را به چالش کشیده و ذهن مخاطب را به واکاوی در مورد قرائات مختلف بر می انگیزد. در بینش علامه توجه به سیاق و فحوای آیه در انتخاب صحت قرائت، از اهمیت ویژه ای برخوردار است. با توجه به اینکه قرائت اصلی آیات قرآن، یک قرائت بیشتر نبوده که خداوند آن را بر پیامبر شیخ نازل کرده، و این قرائت در میان سایر قرائات پنهان است، مفسر باید بکوشد با استفاده از قواعد زبان عربی و فحوای آیات به این قرائت درست دست یابد. عدم دسترسی به دلایل متقن از مهم ترین عواملی است که باعث عدم ترجیح قرائات بر یکدیگر شده است.



نمودار ١: گونه شناسي شيوه مواجهه علامه با مسئله اختلاف قرائات





#### منابع

- 1. قرآن، ترجمه محمدعلى رضايى اصفهانى و جمعى از اساتيد جامعة المصطفى، انتشارات بين المللى المصطفى، قم: چاپ دوم، ١٣٨٨.
- ۲. آلوسی، سید محمود، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، تحقیق: علی عبدالباری عطیه،
  دارالکتب العلمیه، بیروت: ۱٤۱٥.
- ٣. ابن جزرى، عبدالرحمان بن على، زاد المسير في علم التفسير، تحقيق: عبدالرزاق مهدى، دارالكتب العربي، بيروت: ١٤٢١.
  - ٤. \_\_\_\_ النشر في القراءات العشر، دارالكتب العلميه، بيروت: بي تا.
- ٥. ابن عطيه اندلسى، عبدالحق بن غالب، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، دارالكتب العلميه، بيروت: ١٤٢٢.
  - ٦. ابننديم، محمد بن اسحاق، فهرست ابن النديم، تحقيق رضا تجدد، بينا، بيجا: بيتا.
    - ٧. ابوشامه، عبدالرحمن، ابراز المعاني من حرز الاماني، الباني، قاهره: ١٣٩٥.
- ۸. احتشامی، علی حسین، «معیارها و اسلوبهای اختیار در گزینش قرائت صحیح و آثار آن»،
  پژوهش دینی، شماره ۲۰، ۱۳۹۹.
- ۹. استادی، کاظم، «ارتباط اختلاف قرائات با تحریف قرآن»، پژوهش های قرآنی، شـماره ۷۴،
  ۱۳۹٤.
- ۱۰. اکبرنژاد، مهدی، «بررسی تاثیر اختلاف قرائات در برداشتهای تفسیری مجمع البیان»، مطالعات قرآن و حدیث. ۱۳۹۲.
  - ١١. اندلسي، ابوحيان محمد بن يوسف، البحر المحيط في التفسير، دارالفكر، بيروت: ١٤٢٠.
    - ۱۲. اهوازی، ابوالحسن بن علی، الوحیز، دارالفکر، بیروت: ۲۰۰۲.
- ۱۳. بروجردی، میرزا مهدی، برهان روشن (البرهان علی عدم تحریف القرآن) بینا، تهران: ۱۳۷۶.
  - ١٤. البلاغي النجفي، محمدجواد، آلاء الرحمن في تفسير القرآن، بنياد بعثت، قم: ١٤٢٠ ق.
- ۱۵. بهجت پور، عبدالکریم، «تبیین روش مند و علمی بودن بی تأثیری اختلاف قرائات بر تحریف قرآن»، آموزههای قرآنی، شماره ۳۰، ۱۳۹۸.



- ۱۲. بیضاوی، عبدالله بن عمر، انوار التنزیل و اسرار التأویل، دار احیاءالتراث العربی، بیروت: ۱۲.۸ .۱۲.۸
- ۱۷. جعفری، رسول محمد، «بررسی کارکرد سیاق در المیزان»، فصلنامه پژوهشی مطالعات فهم حدیث، شماره دوم، ۱۳۹۵.
- ۱۸. خامه گر، محمد، «روش شناسی رویکرد علامه طباطبایی در اختلاف قرائات»، پژوهشهای قرآنی، شماره ۷۰، ۱۳۹۱.
  - ١٩. خطيب، عبداللطيف، معجم القراءات، دار سعدالدين، دمشق: ١٤٢٢.
- · ۲. خوئی، السیدأبوالقاسم، البیان فی تفسیر القرآن، دار الزهراء للطباعهٔ والنشر و التوزیع، بیروت: چاپ چهارم، ۱۳۹۵.
- ۲۱. دانی، ابوعمرو عثمان بن سعید، التیسیر فی القرائات السبع، دارالکتب العلمیه، بیروت: 18۲٦.
  - ٢٢. \_\_\_\_، جامع البيان في قراءات السبع، جامعه الشارقه، امارات: ١٤٢٨.
- ٢٣. دمياطي، احمد بن محمد، اتحاف فضلاء البشر في القراءات الاربعه عشر، دارالكتب العلميه، بيروت: ١٤٢٢.
- ۲۶. دیمه کار گراب، محسن؛ ایروانی نجفی، مرتضی، «روش علامه طباطبایی در مواجهه با اختلاف قرائات در المیزان»، فصلنامه تحقیقات علوم قرآن و حدیث، شماره ۱۳۹۶، ۱۳۹۶.
  - ۲۵. رجبی، محمود، روش تفسیر قرآن، پژوهشکده حوزه و دانشگاه، قم: ۱۳۸۳.
- ٢٦. زركشي، بدرالدين، محمد بن عبدالله، البرهان في العلوم القرآن، دارالمعرفه، بيروت: ١٤٠٨.
- ۲۷. ستودهنیا، محمدرضا، «طبقه بندی و تحلیل آراء فقیهان شیعه در حوزه اختلاف قرائات»، کتاب قیم، شماره ۱۷، ۱۳۹۶.
- ۲۸. سيوطى، جلال الدين عبد الرحمان، الدر المنثور في تفسير المأثور، كتابخانه آيه الله مرعشي نجفى، قم: ١٤٠٤.
  - ٢٩. صدر، سيد محمدباقر، دروس في علم الاصول، دارالكتب اللبناني، بيروت: ١٤٠٦.
- ۰۳. طباطبایی، سید محمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، ترجمه: سید محمدباقر موسوی همدانی، دفتر انتشارات اسلامی جامعه مدرسین، قم: ۱۳۷۸.
  - ۳۱. \_\_\_\_ قرآن در اسلام، دار الكتب الاسلاميه، تهران: ۱۳۵۳.
  - ٣٢. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، دار المعرفة، بيروت: ١٤٠٦.



- ٣٣. طبري، محمدبن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، دارالمعرفه، بيروت: ١٤١٢.
- ٣٤. طوسى، محمد بن حسن، التبيان فى تفسير القرآن، تحقيق: احمد قصير عاملى، دار احياء التراث العربى، بيروت: بى تا.
- ۳۵. عیاشی، محمد بن مسعود، تفسیر العیاشی، به کوشش: سید هاشم رسولی، چاپخانه علمیه، تهران: ۱۳۸۰.
- ۳٦. فاکر میبدی، محمد، «اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی»، دوفصل نامه قرآن شناخت، سال هفتم، ۱۳۹۳.
  - ٣٧. فضلى، عبدالهادى، القراءات القرآنيه، دارالقلم، بي جا: ١٤٠٥.
  - ٣٨. قمي، على بن ابراهيم، تفسير القمي، موسسه دارالكتاب، قم: ٤٠٤.
- ۳۹. كلينى، محمد بن يعقوب، الكافى، ترجمه و شرح: محمدباقر كمرهاى، دارالكتب الاسلاميه، تهران: چاپ دوم، ۱۴۰۷ ق.
- ٤. متولى، عبد الحميد محمود، أضواء على مناهج بعض المفسرين من زوايا علوم القرآن، اسلاميه، بيروت: ١٤٢٠.
- 13. مجلسى، محمدباقر، بحار الانوار الجامعه الدرر اخبار الائمه الاطهار الله موسسه الوفاء، بيروت: ١٤٠٤.
  - ٤٢. معرفت، محمد هادى، التمهيد في علوم القرآن، موسسه النشر الاسلامي، قم: ١٤١٥.
- ٤٣. مؤدب، سيد رضا، «تفسير الميزان و قرائات غير متداول»، نشريه معرفت، شماره ٢١٤.
  - ٤٤. \_\_\_\_، مبانى تفسير قرآن، دانشگاه قم، قم: چاپ دوم، ١٣٩٠.
- ٥٤. واسطى، عبدالله بن عبدالمومن، الكنز في القراءات العشر، مكتبه الثقاف الدينيه، قاهره: ٧٤٢٥.



#### Resources

- 1. The Holy Quran, Translated by Muhammad Ali Rezaei Isfahani and A Group of Professors of Al-Mustafa University, Al-Mustafa International Publications, Qom: \forall nd Edition, \forall \cdot \forall 1.
- Y. Abu Shammah, Abdul Rahman, Ibraz al-Ma'ani min Hirz al-Amani, Al-Albani, Cairo: Y · y ٦.
- r. Ahwazi, Abul Hassan bin Ali, Al-Wajiz (A Concise), Dar al-Fikr, Beirut:
- E. Akbarnejad, Mehdi, "A Study of the Effect of Differences in Recitations on the Interpretive Comprehensionl of Majma' al-Bayan", Quran and Hadith Studies.
- o. Al-Balaghi Al-Najafi, Muhammad Jawad, Ala' al-Rahman fi Tafsir al-Quran (The Divine Bounties in the Exegesis of Quran), Be'that Foundation, Qom: ١٤٢٠ AH.
- Alusi, Seyyed Mahmoud, Ruh al-Ma'ani fī Tafsir al-Qurn al-'Azim (The Spirit of Meanings in the Interpretation of the Great Quan), Dar Al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: 1510 AH.
- v. Andalusi, Abu Hayyan Muhammad bin Yusuf, Al-Bahr al-Muhit fi al-Tafsir, Dar al-Fikr, Beirut: ۱٤٢٠.
- ۸. Ayashi, Muhammad bin Massoud, Tafsir al-Ayashi, Prepared by Seyyed Hashim Rasouli, Ilmiyyah Press, Tehran: ۲۰۰۱.
- 9. Baydhawi, Abdullah bin Umar, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil (The Lights of Revelation and the Secrets of Hermeneutic), Dar al-Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: 1514 AH.
- When the Methodical and Scientific Ineffectiveness of Differences in Recitations on the Distortion of the Quran", Quranic Teachings, No. 7, 7, 19.
- 11. Boroujerdi, Mirza Mehdi, Burhan Roshan (The Clear Demonstration) (Argument on the Non-distortion of the Quran), n.p., Tehran: 1990.





- NY. Damiati, Ahamd bin Muhammad, Ithaf Fuzala al-Bashar fi al-Qira'at al-Arba'ah Ashar (The Presentation of Noble Persons about the Fourteen Recitations), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: NETY AH.
- ۱۳. Dani, Abu Amr Uthman bin Saeed, Al-Taysir fi al-Qira'at al-Sab' (The Seven Recitations Made Easy), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: ۱٤٢٦.
- NE. Dani, Abu Amr Uthman bin Saeed, Jame' al-Bayan fi Qira'at al-Sab' (A Comprehensive Discussion on the Seven Recitation), Jamia'h al-Shariqah, Emirates,
- No. Demekar Grab, Mohsin; Iravani Najafi, Murtaza, "Allama Tabatabai's Method in Dealing with Differences in Recitations in Al-Mizan", Quarterly Journal of Ouranic and Hadith Sciences, No. 17, 7.10.
- ۱٦. Fadhli, Abdul Hadi, Quranic Recitations, Dar al-Qalam, N.p.: ۱٤٠٥.
- 1V. Faker Meybodi, Muhammad, "The Difference in Recitations and Its Role in Interpretation from the Perspective of Allama Tabatabai", Bi-Quarterly Journal of Quranic Sciences, Year: V, Y• V £.
- NA. Ibn al-Jazari, Abd al-Rahman bin Ali, Al-Nashr fi al-Qira'at al-Ashr (A Work on the Ten Recitations), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: n.d.
- 19. Ibn al-Jazari, Abd al-Rahman bin Ali, Zad al-Masir fi 'Ilm al-Tafsir (The Provision of the Sciences of Exegesis), Researched by Abd al-Razzaq Mahdi, Dar al-Kutub al-Arabi, Beirut: 1571 AH.
- Y.. Ibn Atiyyah Andalusi, Abdul Haq bin Ghalib, Al-Muharrar al-Wajiz fi Tafsir al-Kitab al-Aziz (A Concise Research on the Exegesis of Holy Book of Quran), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: YEYY AH.
- Y). Ibn Nadim, Muhammad bin Ishaq, Al-Fihrist of Ibn al-Nadim, Researched by Reza Tajaddad, n.p., N.p.: n.d.
- TY. Ihtishami, Ali Hossein, "The Criteria and Methods of Authority in Choosing the Correct Recitation and its Effects", Religious Research, No. 50, 70, 70.
- Yr. Jafari, Rasoul Muhammad, "A Study of the Function of Context in Al-Mizan", Quarterly Journal of Hadith Comprehension Studies, No. 7, 7.17.





- YE. Khamehgar, Muhammad, "Methodology of Allama Tabatabai's Approach in the Difference of Recitations", Quranic Researches, No. Y., Y. Y.
- Yo. Khatib, Abdul Latif, Dictionary of Recitations, Dar Sa'd al-Din, Damascus:
- YT. Khoei, Al-Seyyed Abu al-Qasim, Al-Bayan fi Tafsir al-Quran (A Clarification in the Exegesis of Quran), Dar Al-Zahra for Printing, Publishing and Distribution, Beirut: Fourth Edition, Y. YT.
- vv. Kulayni, Muhammad bin Ya'qub, Al-Kafi, Translated and Commented by Muhammad Baqir Komraei, Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: 'nd Edition, ''E' AH.
- ۲۸. Ma'refat, Muhammad Hadi, Al-Tamhid fi Uloom al-Quran (An Introduction to Quranic Sciences), Muassasah al-Nashr al-Islami, Qom: ۱٤١٥.
- moaddab, Seyyed Reza, "Tafsir al-Mizan and Unusual Recitations", Ma'aref Magazine, No. 714. 1797.
- Moaddab, Seyyed Reza, The Foundations of Quranic Interpretation, Qom University, Qom: Ynd Edition, Y. V.
- Mutawalli, Abd al-Hamid Mahmoud, Adhwa ali Manahij Ba'dh al-Mufassirin min Zawaya Ulum al-Quran (A Glimpse at the Methods of Some Interpreters from the Angles of Quranic Sciences, Islamiyyah, Beirut: 157.
- ۳۳. Qomi, Ali bin Ibrahim, Tafsir al-Qomi, Muassasah Dar al-Kitab, Qom: ۱٤٠٤.
- rε. Rajabi, Mahmoud, The Method of Quranic Interpretation, Research Institute of Seminary/ Hawzeh and University, Qom: Υ···ε.
- ۳۰. Sadr, Seyyed Muhammad Baqir, Lessons on the Science of Principles of Jurisprudence, Dar al-Kitab al-Lubnani, Beirut: ۱٤٠٦.
- Tr. Sutudehnia, Muhammad Reza, "Classification and Analysis of the Views of Shiite Jurists on the Differences in Recitations", Ketab e Qayyim, No. 17, 1919.



- rv. Suyuti, Jalaluddin Abdul Rahman, Al-Durr al-Manthur fi Tafsir bi al-Ma'thur (The Scattered Pearl in the Exegesis of Holy Book by Narrations), Ayatullah Mara'shi Najafi Library Publications, Qom: 15.5 AH.
- Tabari, Muhammad bin Jarir, Jame' al-Bayan fr Tafsir al-Quran (A Comprehensive Statement on the Exegesis of Quran), Dar al-Ma'rifah, Beirut: ۱٤١٢ AH.
- ra. Tabarsi, Fadhl bin Hassan, Majma' al-Bayan fi Tafsir al-Quran (A Confluence of Expressions Concerning the Interpretation of Quran), Dar al-Ma'rifah, Beirut:
- E.. Tabatabai, Seyyed Muhammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Translated by Seyyed Muhammad Baqir Mousavi Hamadani, Dar Nashr Intisharat Islami Affiliated to Jamiah Mudarrrisin, Qom: 1999.
- ٤١. Tabatabai, Seyyed Muhammad Hossein, The Quran in Islam, Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: ۱۹۷٤.
- EY. Tusi, Muhammad bin Hassan, Al-Tibyan fi Tafsir al-Quran (A Clarification Concerning the Interpretation of Quran), Researched by Ahmad Qusair Amili, Dar Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: n.d.
- ٤٣. Ustadi, Kazim, "The Relationship between the Difference of Recitations and the Distortion of the Quran", Quranic Researches, No. ۱٤, ۲۰۱۰.
- Wasiti, Abdullah bin Abd al-Mu'min, Al-Kanz fi al-Qira'at al-Ashr (A Treasure of the Ten Recitations), Maktabah al-Thaqafah al-Diniyah, Cairo: ١٤٢٥.
- ده. Zarkashi, Badruddin, Muhammad bin Abdullah, Al-Burhan fi Uloom al-Quran (A Demonstration in Quranic Sciences), Dar Al-Ma'rifah, Beirut: ۱٤٠٨.