

# An Analysis of the Type of Recitation of the Verse of " Faiza Faraghta Fansab" (فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَب) on the Base of the Interpretations of Two Major Islamic Sects\*

Ali Karimpoor Qaramaliki\

#### **Abstract**

Explaining the object of leisure and, more importantly, finding the object of "nasb" and the type of recitation of its verb, is one of the concerns of commentators in the interpretation of verse V of Surah Sharh. The mentioned difference is important because according to Shiite commentators, the contents of the verse are related to the issue of Imamate, but from the point of view of Sunni scholars, the contents of the verse do not related to this issue at all. Sunni commentators, by denying the recitation of "Fansab" with "kasrah", believing that the meaning of guardianship and Imamate can be extracted only with the above recitation, have tried to deny the recitation with weak arguments, while this finding even can be extracted and proved based on the findings of the present study with the recitation of "fathah". Creating a connection between the holy verse and the category of Ghadir and consolidating it is one of the innovations of the article; Because sufficient reasons from the Quran and non-Quran can be carried on this important claim. In the present article, an attempt is made to prove the accuracy of the claim of Shiite commentators with several reasons and its connection with the important issue of Ghadir in a descriptive, analytical and critical method, after examining the arguments of the proponents and opponents.

Keywords: Prophethood, Imamate, Ali Ibn Abi Talib, Recitations (Qira'at), Differences in Recitation.

<sup>&#</sup>x27;- Assistant Professor and Faculty Member at Al-Mustafa International University karimpoorali@yahoo.com





مقاله علمی ـ یژوهشی

# تحلیل نوع قرائتِ آیه: «فَإِذا فَرَغْتَ فَانْصَب» در سنجه تفاسیر فریقین\*

# على كريم پور قراملكى ا

#### چکیده

تبیین متعلق فراغت و از آن مهم تر، یافتن متعلق نصب و نوع قرائت فعل آن، یکی از دغدغههای ذهنی مفسران در تفسیر آیه شریفه ۷ سوره شرح به شمار می آید. اختلاف مذکور، از این جهت حائز اهمیت است که به نظر مفسران شیعی، مفاد آیه به مسئله امامت ربط پیدا می کند، ولی از منظر عالمان اهل سنت، مفاد آیه از مسئله مذکور، بیگانه است. مفسران اهل سنت، با نفی قرائت «فانصب» با کسره، به گمان اینکه معنای ولایت و امامت، تنها با قرائت فوق، قابل اصطیاد است، درصدد نفی قرائت با ادله ضعیف بر آمدهاند، در حالی که مفاد مزبور بر اساس یافتههای پژوهش کنونی، با قرائت فتحه کنونی هم، قابل اثبات و اصطیاد است. ایجاد ارتباط بین آیه شریفه و مقوله غدیر و تثبیت آن، از نوآوری های مقاله به شمار می آید؛ چراکه دلایل کافی از قرآن و غیر قرآن، بر این ادعای مهم قابل اقامه است. در نوشتار حاضر، تلاش بر این است که با شیوه توصیفی، تحلیلی و انتقادی، بعد از بررسی ادله مخالفان و موافقان، صحت ادعای مفسران شیعی با انواع دلایل و ارتباط آن با مسئله مهم غدیر اثبات گردد.

كليدواژه ها: رسالت، امامت، على بن ابي طالب، قرائات، اختلاف قرائت.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٣/۱۱ و تاریخ تایید: ۱٤٠٠/٧/١٥.

ا - استاديار و عضو هيات علمي جامعه المصطفى Karimpoorali@yahoo.com



#### بيان مسئله

اختلاف ماندگار بر سر مسئله ولایت و امامت در میان فریقین، نشانگر حساسیت و اهمیت فزاینده آن در میان مسلمانان است. در این میان، عالمان هر یک از فرق، تلاش دارند مدعای خودشان را با آیات و روایات تأیید و تقویت بکنند. تبیین و تشریح مفاد آیه ۷ سوره الشرح، یکی از آن آیات اختلافی است که در این نوشتار، ادله هر یک از طرفین بازبینی می گردد تا معلوم بشود که مفاد واقعی آیه شریفه، بر اساس هر دو نوع قرائت چیست؟

بدیهی است، کاوش و نگرش نو در تبیین مفاد آیه شریفه، از این لحاظ اهمیت پیدا می کند که حتی می توان ادعای دلالت آیه بر مسئله امامت را هم بر مبنای قرائت فعل امر «فانصب» با فتحه به اثبات رساند. افزون بر اینکه، مبحث حاضر غیرازاینکه مداقه علمی و نظری را با خودش دارد، می تواند راهی برای فهم معنا واقعی آیه شریفه بگشاید، و آثار کلامی خاص خودش را با خود به ارمغان بیاورد.

#### ييشينه تحقيق

مفسران فریقین، در رابطه با تبیین مفاد آیه موردبحث، در تفسیر ذیل آیه مذکور، مطالبی را بیان کردهاند و کردهاند. بیشتر مفسران اهل سنت، در اثبات مدعای خود بر قرائت نصب با فتح پافشاری کردهاند و مفسران شیعه هم، بر قرائت با نصب، اقامه دلیل نمودهاند. در مقالههای مجلات نیز، موضوع خیلی پرداخته نشده و تنها یک مقاله در مجله تخصصی امامت پژوهی در پاییز سال ۱۳۹۰ پیرامون تبیین مفاد آیه شریفه با پافشاری و اقامه دلیل بر قرائت به کسر فعل امر یافت شده است. رسالهای هم که حاوی بررسی موضوع با رویکرد نوشتار کنونی باشد، مشاهده نشد؛ بنابراین در نوشتار حاضر، سعی بر این است که دلالت آیه با قرائت فتحه بر مسئله ولایت و امامت معلوم گردد.

# تبیین مفهوم «فراغت و نصب» در لغت و اصطلاح

مؤلفین کتب لغت، بیان داشته اند که واژه «فرغ» در معانی مختلف به کار می رود. از آن جمله: ۱. معنای قصد کردن در وقتی که با حرف الی یا لام متعدی می شود، مانند: فرغت للشئ او الیه؛ قصدت للشئ او الیه (فراهیدی ۱۱۵۸۸ ۲۰) البته، ابن منظور معتقد است که فرغ، بدون حرف تعدی هم به معنای قصد می آید، مانند: فرغت ای قصدت (ابن منظور، لسان العرب، ۱۲۸۸ ق: ۵/۸ ق)؛ ۲. مردن،



مانند فرغ الرجل اى مات مثل قضى؛ ٣. ساير معانى، مثل: خلاء و خالى، ريختن و نزول، مانند آيه ٧ سوره شرح كه به معناى وقتى تخلّى پيدا كردى، است، و آيه ١٢٦ سوره اعراف: ﴿... رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبِرًا وَ تَوَقَّنَا مُسْلِمِين ﴾ و آيه ٩٦ سوره كهف: ﴿... قالَ آتُونِي أُفْرِغْ عَلَيْهِ قِطْراً ﴾ (مصطفوى، التحقيق فى كلمات القرآن، ١٤١٦؛ ١٨٨٩؛ قرشى، قاموس قرآن، ١٣٧١: ١٦٦/٦).

واژه «نصب» نيز، بر اساس بيان اهل لغت، در معانى ذيل به كار مى رود: نصب بر وزن فلس، به معانى: رنج دادن و رنج ديدن و بر پاداشتن است، مانند آيه ١٩ سوره غاشيه: ﴿وَ إِلَى الجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَت﴾. نصب بر وزن قفل و فرس به معناى رنج و تعب و بلاء مى آيد، مثل آيه ٢٢ سوره كهف: ﴿فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ نَصب به معناى بهره معين و ثابت است، مانند آيه ٧ سوره نساء: ﴿لَلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ ﴾ (فراهيدى، العين، سوره نساء: ﴿لَلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَركَ الْوَالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَركَ الْوَالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَركَ الْوَالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِقَالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِقَالِدَانِ وَ الْأَوْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِقَالِدَانِ وَ الْأَوْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِقَالِدَانِ وَ الْمُعَلِينَ عَلَى الْعَالِ عَلَيْدَ الْوَلِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبُ مِعْنَاى الْعَرفِي الْتَعْتَى فَى كلمات القارآن، ١٣٩٨٤ الله القارق، ١٨٥٧٤ عصطفوى، التحقيق في كلمات القرآن، ١٤١٨٥٤ عن ١٤١٨١٤ عنه المنان العرب، ١٤٠٨ ق: ١٨٥٧١ عصطفوى، التحقيق في كلمات القرآن،

از آنچه بیان شد، معلوم شد که «فرغ»، به معنای فراغت یافتن و تخلّی پیدا کردن است و نصب هم، به معنای رنج یا برپاداشتن است.

# شأن نزول آیه شریفه

در خود منابع اهل تسنن، روایاتی که ناظر به بیان شأن نزول آیه است، اشاره شده است. از آن جمله، حسکانی در کتاب خودش، ۵ مورد روایت در ارتباط آیه با مسئله ولایت و امامت را نقل می کند (حسکانی، شواهد التنزیل لقواعد التفضیل ۱٤۱۱: ۲۵۱/۲ - ۲۵۲).

در منابع شیعی نیز، روایاتی که در تفسیر و شأن نزول این آیه وارد شده، در مواردی دقیقاً موقعیت زمانی آن را حجة الوداع و پس از اتمام حج معین می کند، و گاهی با پیش کشیدن بحث «مَن کُنتُ مَولاهٔ فَعَلِیُّ مَولاهٔ» در پی آیه به تحقق آن در غدیر اشاره می کند. سه روایت زیر گویای این جهت است: در حدیثی می خوانیم: «عَن اَبی عَبدِ الله ﷺ قالَ: قَولُهُ «فَإِذَا فَرَغَتَ فَانصَب». کانَ رَسُولُ الله ﷺ حاجًا، فَنزَلَت: «فَإِذَا فَرَغْتَ» مِن حَجِّکَ «فَانْصِب» عَلِیّاً عَلَماً لِلنّاسِ؛ امام صادق ﷺ فرمود: گفته ی خداوند: «آن گاه که فراغت یافتی منصوب کن». پیامبر ﷺ در سفر حج بود که چنین نازل شد: وقتی از حج خود «فراغت یافتی» علی را به عنوان عَلَمی برای مردم «نصب کن».» (بحرانی اصفهانی، عوالم



العلوم و المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب على المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الاحوال - الامام على بن ابى طالب المعارف و الامام على بن ابى طالب المعارف و الامام على بن المعارف و المعارف و الامام على بن المعارف و المعارف و المعارف و المعارف و المعارف و المعارف و الامام على بن المعارف و ال

در حدیث دیگر، «حجة الوداع» آمده که صراحت بیشتری دارد: «فَاِذا فَرَغتَ فَانصَب» قالَ: فَاِذا فَرَغتَ مِن حَجَّةِ الوِداعِ فَانصِب آمیر المُؤمِنینَ وَ اِلی رَبِّکَ فَارغَب. در معنای آیه «فَاِذا فَرَغتَ فَانصَب» فَرَغتَ مِن حَجَّةِ الوداعِ فَانصِب آمیر المُؤمِنینَ وَ اِلی رَبِّکَ فَارغَب. در معنای آیه «فَاذا فَرَغتَ فَانصَب» فرمود: وقتی از حجة الوداع فراغت یافتی، امیرالمؤمنین را منصوب کن و به سوی پروردگارت رغبت نما.» (مجلسی، بحار الانوار، ۱٤۲۳: ۱۳۳/۳۱؛ قمی، تفسیر قمی، ۱٤۱۲: ۲۸/۲۱)

در حدیث سوم باز، چنین وارد شده است: «عَن اَبی عَبدِ اللهِ ﷺ: قالَ عَزّ ذِکرهُ: (فَاِذا فَرَغَتَ فَانصَب وَالِّی رَبِّکَ فَارْغَبُ)، یَقُولُ: فَإِذا فَرَغَتَ فَانصَب عَلَمَکَ وَ اَعلِن وَصِیَّک فَاعلِمهُم فَصلَهُ عَلانِیَةً. فَقال ﷺ: وَإِلَی رَبِّک فَارْغَبُ، یَقُولُ: فَإِذا فَرَغَتَ فَانصَب عَلَمَک وَ اعلِن وَصِیَّک فَاعلِمهُم فَصلَهُ عَلانِیَةً. فَقال ﷺ: «مَن کُنتُ مَولاهُ فَعَلِیٌ مَولاهُ اللَّهُمَّ والِ مَن والاهُ وَ عادِ مَن عاداهُ - ثَلاثَ مَرّاتٍ؛ امام صادق ﷺ فرمود: (آنگاه که فراغت یافتی منصوب کن و به سوی پروردگارت رغبت نما)، میفرماید: «وقتی فراغت یافتی علامت خود را منصوب کن و جانشین خود را اعلان نما و فضیلت او را علناً بیان کن. این بود که پیامبر ﷺ سه مرتبه فرمود: «هر کس من صاحب اختیار اویم، علی صاحب اختیار اوست؛ خدایا، دوست بدار هر کس او را دوست بدارد و دشمن بدار هر کس او را دشمن بدارد» (کلینی، اصول کافی، ۱٤٠٧، ۱۶۲۱)

# تبيين محل نزاع

بین قرآن پژوهان شیعه و اهل سنت، در تفسیر آیه ۷ سوره شرح: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبِ ﴿ در باره «فراغ» مقابل شغل و مشغول نزاعی نیست ولی در تبیین «نصب» از دو جهت اختلاف است:

یک؛ نوع قرائت از این حیث که فعل امر «فانصب» با فتحه صاد از ریشه نصب، بر وزن «علم یعلم» به معنای خستگی بعد از تلاش و کوشش است یا فعل امر با کسر صاد ، از ماده نصب با سکون صاد بر وزن «ضرب یضرب» به معنای رفع و وضع است؟

دو؛ مفاد آیه شریفه با پذیرش معنای تعب و کوشش از «نصب»، به مسئله بسیار مهم ولایت و امامت اشاره دارد یا نه؟

غالب علمای اهل سنت، بیان کردهاند که فعل امر «فانصب» به معنای خستگی به همراه تلاش است نه وضع و رفع. آنان، با بیان معنای مشقت و رنج، قرائت با فتحه به معنای وضع، اشاره آیه شریفه به موضوع امامت را به کلی نفی و انکار نمودهاند. زمخشری، شاخص ترین آنهاست که مدعی است،



اگر احتمال معنای نصب ولایت و امامت علی به توسط پیامبر الله درست باشد، باید اراده وضع عداوت و بغض ولایت علی بعد از فراغت پیامبر، برای فرد ناصبی معنای درستی باشد (زمخشری، الکشّاف عن حقائق غوامض التنزیل، ۱٤۱۷: ۷۷۲/٤ ابن عطیه، المحرر الوجیز فی تفسیر الکتاب العزیز، ۱۲۲۲: ۱۶۲۸ (۱۸۹۶) سمین، الدر المصون فی علوم الکتاب المکنون، ۱۶۱۲: ۵۶۳/۱ (۵۶۳/۱)

در مقابل، بیشتر عالمان شیعی قرائت با نصب را پذیرفته اند (طباطبایی، تفسیر المیزان، ۱۳۹۰: ۲۷۲/۲۰)، ولی افرادی مانند شیخ طوسی و طبرسی (طوسی، التبیان، بیتا: ۳۷٤/۱۰؛ طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۲: ۷۷۳/۱۰) احتمال قرائت با کسره را نیز مطرح کرده اند و به دنبالش، مقوله ولایت و خلافت بعد رسول الله علی را بیان نموده اند.

البته، عالمان اهل سنت جز ماتریدی (ماتریدی، تأویلات اهل السنه، ۱٤۲۱: ٥٦٩/١٠)؛ که حکم به اختصاصی بودن این سوره به خود پیامبر داده و سفارش به عدم تکلّف در تفسیر نموده است، مفاد آیه شریفه را مختص مورد ندانسته و تسری به عموم مردم دادهاند که باید آنها نیز بر اساس این آیه شریفه، از بیکاری اجتناب نموده و به کارهای مفید و مورد رضایت خداوند همچون عبادت و جهاد مشغول بشوند (فخر رازی، مفاتیح الغیب، ۲۱٤۱: ۲۰۹/۳۲؛ سید بن قطب، فی ظلال القرآن، ۱٤۱۲: ۳۹۳۰/۲).

درهرصورت، با پذیرش احتمال نخست، معنای آیه شریفه این می شود که ای پیامبر است، وقتی از کارهایی مانند: واجبات عبادی، نماز، جهاد و کارهای دنیوی فارغ شدی، خودت را به کارهای دیگر، مثل: مستحبات، دعا، عبادت و کارهای اخروی خسته و در انجام آنها تالاش بکن (طبری، جامع البیان، ۱۵۱۲: ۳۰/ ۱۵۲؛ تعلبی، الکشف و البیان، ۱۵۲۸: ۲۳۲/۱؛ نظام الاعرج، تفسیر غرائب القرآن و رغائب الفرقان، ۱۵۱۱: ۲۳۲/۱)؛ اما بر اساس بیان عالمان شیعی، معنایش این می شود که ای پیامبر البیان، وقتی از کارهای مربوط به رسالت و نبوت فارغ شدی، در اظهار و بیان ولایت حضرت علی به مردم، تلاش بکن یا امامت آن حضرت را برای مردم، نصب و اعلان بکن.

# ادله مخالفان با احتمال معنای نصب ولایت و امامت توسط پیامبر 🏨

در میان مفسران اهل سنت، در بیان متعلق فراغت و نصب، کمتر مفسری است که به احتمال فراغت از رسالت و نصب ولایت اشاره بنماید مگر اینکه بطلان آن را ادعا بکند. مفسرانی که با احتمال مذکور مخالفت نموده اند، دلایلشان به شرح ذیل است:



#### ١. عدم استخلاف توسط رسول خدا

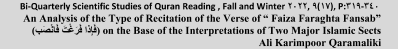
قرطبی، از جمله کسانی است که مدعی است پیامبر برای بعد از خودش، کسی را جانشین خودش قرار نداد. بر همین مبنا، ادعا میکند که اراده معنای مذکور از آیه شریفه، نمی تواند درست باشد (ابن عربی، احکام القرآن، ۱۹۲۸: ۹/۶، ۱۹۴۹؛ قرطبی ۱۳۶۵: ۱۳۹۸: ۱۰۹/۲۰).

#### نقد و بررسی

ادعای مذکور با ادله قرآنی، حدیثی، تاریخی و عقلی سازگار نیست، به دلیل اینکه آیاتی، مانند آیه سوره مائده و آیه ۵۰ سوره مائده بر اساس نظر زمخشری (زمخشری، الکشّاف عن حقائق غوامض التنزیل، ۱٤۰۷: ۱۹۶۱)؛ و آیه ۲۷ سوره مائده طبق نقل فخر رازی (فخر رازی، مفاتیح الغیب، ۱٤۲۰: ۱۹۲۱: ۱۹۲۱)؛ در قرآن داریم که پیامبر برای بعد از زمان خودش، کسی را به عنوان امام منصوب نموده و برای این کار هم از طرف خداوند موظف به ابلاغش بود. همان طور که، خود زمخشری در ذیل آیه ۵۰ سوره مائده اشاره می کند بر اینکه نزول آیه مذکور در حق حضرت علی است.

احادیث فراوانی هم، داریم که خود اهل سنت نقل کردهاند بر اینکه پیامبر، حضرت علی را جانشین خودش در هنگام برگشت از حجة الوداع قرار داد. همین طور، مورخان هم در منابع تاریخی با ذکر همه مستندات، بیان کردهاند که پیامبر چنین کاری را انجام داده است (ابن حنبل، مسند، ۱۲۱۲: ۳۲۷ و ۳۲۷؛ بیهقی، السنن الکبری، ۱۲۱۴: ۱۲۸؛ ترمذی، الجامع الصغیر، ۱۳۹۵: ۳۲۷/۶).

از نظر عقل هم، عدم استخلاف توسط پیامبر امکان پذیر نیست، به دلیل اینکه عقل پیامبر بر اساس احادیث، کامل ترین عقول باید باشد، چگونه این عقل پیامبر نتوانسته تشخیص بدهد که دوام و بقاء سالم یک دین که مواجه با خطرات درونی (منافقین) و بیرونی (روم و ایران) بود، متکی بر استخلاف نباشد؟ در حالی که عقل افرادی، مانند خود خلفای سه گانه و عایشه و پسر عمر می توانند بفهمند که عقل حکم به استخلاف می کند. به یقین، اگر فرض بشود که واقعاً پیامبر خدا استخلاف نداشته باید در توان فکری و سیاسی چنین پیامبری شک کرد! علاوه به اینکه منشأ همه این اختلافات موجود میان امتخال اسلامی در گذشته و حال، از آثار و تبعات ادعای عدم استخلاف و واگذاری خلافت به انتخاب خود امت است که هنوز هم امت اسلامی گرفتار پیامدهای آن است (سبحانی، محاضرات فی الالهیات، ۱۳۷۰: ۱۳۷۰).





#### ۲. منافات با مکی بودن سوره

آلوسی در تفسیرش، مدعی است که چون سوره «الشرح» از سوره های مکی شمرده می شود، لذا نمی توان احتمال معنای نصب حضرت علی توسط پیامبر شی را از فعل «فانصب» قبول کرد؛ پس معنای نصب ولایت ناصحیح است (آلوسی، روح المعانی، ۱٤۱٥: ۲۹۲/۱۵).

#### نقد و بررسی

این دلیل، بر اساس ادله ذیل مخدوش است:

الف- خود قرآن پژوهان قدیم و جدید، بیان کرده و اتفاق دارند که این طوری نیست همه آیات سوره مکی یا مدنی، مکی یا مدنی بوده باشد. ممکن است سورهای، از سور مکی شناخته بشود ولی در آن سوره، آیه نازل شده در مدینه قرار بگیرد یا بر عکس. گذشته از این، احتمال قرار گرفتن آیات مدنی در ضمن سوره های مکی، بسیار زیاد است (سیوطی، الاتقان فی علوم القرآن، ۱٤۲۱: ۱۲۷۱)؛ بنابراین محتمل است که این قسمت از آیات، در مدینه نازل شده باشد، ولی با امر پیامبر ایش، در مجموعه سوره «الشرح» که مکی است، قرار بگیرد.

ب- اتفاقاً، طبق بیان مرحوم علامه طباطبایی (طباطبایی، تفسیر المیزان، ۱۳۹۰: ۱۳۹۰: ۴-ود مضامینی که در سوره هست، نشان می دهد که خود این بخش از آیات سوره، در شهر مدینه یا بیرون مدینه باید نازل بشود؛ یعنی در زمانی نازل گردد که پیامبر شخ بیرون از مکه قرار داشته و با انواع هجوم و حملات از داخل و خارج مواجه بوده است که خداوند برای تسکین دل آن حضرت، توجه می دهد که غصه نخورد و به کارهای انجام گرفته در گذشته نگاه بکند که کجا قرار داشت و الان در کجاست؟ ازاین رو، خداوند ایشان را موظف می نماید که تنها به وظایف و تکالیف خودش که از سوی خداوند مأمور می شود، عمل بکند و از تلاش و مقاومت در راه خداوند دست برندارد (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶: ۱۳۷۷).

ج- کسانی از برادران اهل سنت که متعلق فراغ را جهاد گرفته اند، آنها برای اثبات ادعای خودشان، بیان کرده اند که سوره مذکور در مدینه نازل شده است؛ چرا که حکم جهاد و فراغت از آن در مکه نبوده است، بلکه در شهر مدینه بوده است (صدیق حسن خان و محمد صدیق، فتح البیان فی مقاصد القرآن، ۲۶۲: ۷۹۵/۷). بر این اساس، احتمال نزول سوره شرح یا حداقل نزول آیه مورد بحث در شهر مدینه تقویت می گردد.



# ٣. از نوع قرائت شاذً

اکثر مفسران اهل سنت، مدعی اند که قرائت با کسره نصب به معنای نصب ولایت و وضع امامت، از نوع قرائتهای شاذ است و اعتباری ندارد (ابن عربی، احکام القرآن، ۱۶۰۸: ۱۹۶۹)؛ افزون بر آن، تبعیت از قرائت شاذ، از نوع تأویل قریب به لعبی (بازی و بی فائده) محسوب است که در اثر آن، لفظ از معنای ظاهری اش بدون قرینه صارفه و علاقه رابطه دور می شود و این امر باطلی است (شنقیطی، اضواء البیان فی تفسیر القرآن بالقران، ۱۶۲۷: ۱۸۱/۹).

#### نقد و بررسی

سخن مذکور هم، ناصحیح است؛ چراکه نه تنها، قرائت شاذ به معنای بی اعتباری و باطل بودن نیست، لزومی هم ندارد که قرائت، حتما با کسره خوانده بشود. بر اساس قرائت عامه مردم که حرکه صاد را با فتحه می خوانند، ما هم قرائت عامه را ترجیح می دهیم ولی متعلق فراغ و نصب را، منحصر نمی دانیم در آن معانی و مصادیقی که عالمان اهل سنت، آنها را ادعا کرده اند. بر اساس ادله متقن، متعلق آن فراغ و نصب، همان مساله رسالت و امامت می باشد یا حداقل معنای مذکور یکی از احتمالات مهم در آیه شریفه به شمار می آید (مستنبط غروی، مواهب الرحمن فی تفسیر القرآن، ۱۳۸۱).

# ٤. صدق بدعت و خروج از دين

به نظر زمخشری و دیگران، برداشت مرتبط به امامت و ولایت بدعت شمرده می شود و محکوم به بطلان است (زمخشری، الکشّاف عن حقائق غوامض التنزیل، ۱۲۰۷: ۲۷۲/۱؛ ابن عربی، احکام القرآن، ۱۲۰۸؛ ۱۹۶۹/۱).

#### نقد و بررسی

الف- طبق بیان علمای اهل سنت، بدعت به معنای «ما أُحدِثَ و لیسَ لهُ أصلٌ في الشَرعَ. وما كان له أصلٌ يدل عليه الشرع فليس بِبدعة» است (ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ١٣٨٠: ١٥٦/٥ و ٩/١٧)؛ در حالی كه مسئله رسالت و استمرار آن در سایه امامت، جزو دین و عین دین شمرده می شود. معلوم است كه بیان آن، احداث و ادخال در دین بدون اصل و دلیل نیست؛ بلكه بیان ماهوی دین و شئون داخلی آن است كه هرگونه سهل انگاری در آن، وارد شدن لطمات به شجره نبوت را به دنبال خود می آورد.



ب- اراده معنای تعب در اثر تلاش و کوشش در جهت اعلان ولایت و امامت که علت مبقیه در حیات اسلام به شمار می آید، بدون اصل و دلیل منطقی نیست تا احداث در دین و بدعت محسوب گشته و باطل بشود؛ چرا که تحصیل تعب و درخواست تلاش در انجام مستحبات و ادعیه و عبادات از پیامبر وی که جزئی از اخلاق روحی و روانی آن حضرت شناخته می شدند، فرضی دور از متفاهم عرفی است یا حداقل حصر معنای آیه در غیر معنای روشن و بارزش است (صادقی تهرانی، الفرقان فی تفسیر القرآن، ۱٤۰۲: ۳۰٪۲۰۰).

# ه. عدم نقل قرائت مذكور

برخى از عالمان اهل سنت، گفته اند كه قرائت با كسر صاد از هيچ عالمى نقل نشده است (ابوحيان، البحر المحيط فى التفسير، ١٤٢٠: ١/١٠٥). هر چند سيوطى قرائت مذكور را بدون اينكه براى آن نقدى و حاشيه اى بزند، با تعبير «قيل» نقل مى كند كه نشان مى دهد وجود ناقل قرائت با كسره نزد وى، امر مقبولى است (سيوطى، الاكليل فى استنباط التنزيل، ٢٠٠٧: ٢٩٣/١).

#### نقد و بررسی

الف- اثبات احتمال معنای ولایت، لزوم و حصر قرائت با کسر را نمی طلبد تا دنبال قارئ آن باشیم؛ چرا که احتمال معنای امامت با قرائت فتح صاد هم امکان پذیر است. اتفاقاً طبق ادلهای که اشاره خواهد شد، از معانی بارز و حتمی آیه شریفه به شمار می آید (مستنبط غروی، مواهب الرحمن فی تفسیر القرآن، ۱۳۸۱: ۲۲۶).

ب- به نظر عالمان شیعی، قرائت با فتحه که عامه مردم بر آن هستند، درست است و از خود اهل بیت نیز، قرائت با همان فتحه نقل شده است. از آن جمله:

- ۱. از امام باقر و امام صادق الله روایت شده است که: «فَإِذا فَرَغْتَ من نبوتَك فَانْصَبْ علیّاً وَ إِلَی رَبِّكَ فَارْغَبْ في ذلك» (کوفی، تفسیر فرات کوفی، ۱۶۱۰: ۱/ ۵۷۲؛ فیض کاشانی، تفسیر الصافی، ۱۶۱۵: ۵/ ۳۶٪).
- ٢. همچنین در کتاب اصول کافی از امام صادق ﷺ آمده است: «یقول فَإِذا فَرَغْتَ فَانْصَبْ عِلمَـك و أَعلِن وَصيَّكَ فَأَعلَمهُم فَضلَهُ عَلانيةً فَقالَ مَن كُنتَ مَولاهُ فَعلي مَولاهُ اَلحدیث قَالَ وَ ذلِكَ حینَ اَعلمُ بُموتِهِ وَ نُعیت إلیهِ نَفسُهُ» (کلینی، اصول کافی، ۱٤٠٧: ۲۹٤/۱).



٣. همين طور از امام صادق علي قل شده است: «فَإِذا فَرَغْتَ فَانْصَبْ أَميرَ المؤمنينَ علي ابنَ أبي طالب هي» (قمي، تفسير قمي، ١٤١٢: ٢٨/٢).

البته، در روایات بالا، به صورت صریح، قرائت ائمه الله با فتحه، به صورت صریح مشاهده نمی شود و قرائت با کسره هم محتمل است، ولی ادعا این است که اگر قرائت امام الله با فتحه باشد، ایشان نیز همان معنایی را فهمیده اند که ما در مقام اثبات آن معنا هستیم.

# ادله موافقان با احتمال معناي نصب ولايت و امامت توسط پيامبر عليه

همه مفسران شیعه با پذیرش معانی گفته شده توسط مفسران اهل سنت و نفی انحصار آیه در معانی مذکور، اتفاق دارند، بر اینکه مقصود از نصب در آیه شریفه با قرائت کسر طبق احادیث، نصب ولایت و امامت حضرت علی توسط پیامبر است (فیض کاشانی، تفسیر الصافی، ۱٤۱۸: ۱٤٥٨). بر این اساس، فعل «فانصب» به معنای «فانصب فی علی و خلافته؛ تعب و مشقت داشته باش در علی و خلافت آن حضرت» همانند معنای «فانصب فی الدعاء؛ یعنی اتعب للدعاء یا فانصب فی العبادة؛ یعنی اتعب للعبادة یا ...» است (اشکوری، تفسیر شریف لاهیجی، ۱۳۷۳: ۱۵/۵)؛ هر چند برخی از آنان، بیان نموده اند که به احتمال زیاد، قرائت آیه شریفه با فتحه صاد است که قرائت عامه هم هست (مستنبط غروی، مواهب الرحمن فی تفسیر القرآن، ۱۳۸۱: ۲۲۶).

افراد مذکور برای اثبات ادعای خود، ادلهای را ذکر کردهاند که برخی از آنها، به شرح ذیل است:

# الف- ادله قرآني

- ۱. همسانی با آیات ولایت و امامت؛ معنای تحمل زحمت و تلاش برای اعلان ولایت، در واقع مفاد آیاتی که مسئله ولایت و امامت را بیان میکنند، میباشد. اگر پذیرفته بشود که آن آیات، مانند آیه ۳ سوره مائده مسئله مهم ولایت و امامت را بیان میکنند، مفاد آیه مزبور هم بیانگر همان مضامین و در راستای آنها خواهد بود.
- 7. همراهی با سیاق سوره شریفه؛ بدون شک، تقریبا همه مفسران اهل سنت می پذیرند که مفاد آیات نخست و بعدی آیات سوره شرح، در رابطه با رسالت و نبوت آن حضرت می باشد. روشن است که آیات بعدی هم در ادامه بیان همان مضامین باید باشد. این هم معلوم است که تا وقتی قرینه ای بر خلاف مطالب قبلی نباشد، نباید از آن مضامین دست برداشت. روی این اساس، می توان به آسانی





معنای گفته شده از سوی مفسران شیعه را پذیرفت (صادقی تهرانی، الفرقان فی تفسیر القرآن، ۲۰۱۱: ۲۰۷۰).

۳. همخوانی با قرائت مشهور آیه شریفه؛ مفسران اهل سنت، چنین پنداشته اند که "شیعه" قرائت آیه را تغییر می دهد، تا برای مساله ولایت به آن استدلال کند، در حالی که از منظر مفسران شیعه، هرگز نیاز به چنین تغییری نیست، بلکه همین قرائت معروف و شناخته شده برای تفسیر مزبور کافی است، زیرا آیه شریفه دلالت بر این دارد که بعد از فراغت از امر مهمی مانند رسالت برای امر مهم دیگری مانند ولایت تلاش و کوشش کن. از منظر عالمان شیعی، مفاد فوق به عنوان یك مصداق برای آیه شریفه کاملا قابل قبول است و می دانیم پیامبر طبق حدیث معروف غدیر و احادیث فراوان دیگر که در کتب همه علمای اسلام آمده است، تلاش پی گیر و مستمری در این زمینه داشت (مکارم شیرازی، در کتب همه علمای اسلام آمده است، تلاش پی گیر و مستمری در این زمینه داشت (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۱: ۱۳۷۸: ۱۳۷۸)؛ حتی بعضی از مفسران بیان کرده اند که قرائت فعل «فانصب» با کسره، نقل نشده است (ثقفی تهرانی، روان جاوید در تفسیر قرآن مجید، ۱۳۸۹: ۵/۰۵).

# ب- ادله غیر قرآنی

- ۱. **احادیث منقول در کتب اهل سنت**؛ در روایات متعددی که دانشمند معروف اهل سنت، حافظ حاکم حسکانی در «شواهد التنزیل لقواعد التفضیل» نقل کرده از امام صادق هم چنین آمده است که فرمود: یعنی «هنگامی که فراغت یافتی علی را به ولایت نصب کن» (حاکم حسکانی، شواهد التنزیل لقواعد التفضیل، ۱۱۱۱: ۲/ ۳٤۹، احادیث ۱۱۱۱ تا ۱۱۱۹). لازم به ذکر است که در همه این روایات پنجگانه، اراده معنای ولایت و امامت با قرائت فتح صاد «فانصب» همراه است نه با قرائت کسره صاد «فانصب».
- 7. **احادیث منقول در کتب شیعه؛** در کتب عالمان شیعه، مانند: اصول کافی، تفسیر قمی، تفسیر قمی، تفسیر فرات کوفی، مناقب آل ابی طالب شیک روایاتی آمده است که دلالت دارند بر اینکه وقتی پیامبر مردم را به هم الفت داد و آنها را در مساعدت به هم ترغیب فرمود، آیه شریفه فوق نازل گردید و ایشان را مکلف به وظیفه خطیری فرمود (کوفی، تفسیر فرات کوفی، ۲۷۲/۱٤۱۰؛ بحرانی، البرهان، ۱۳۷۶: ۲۳/۳) از جمله:

الف - از امام صادق على نقل شده كه فرمودند: «... وَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ، و يَسْتَعِينُ بِبَعْضِهِمْ عَلَيْهُمْ وَيَسْتَعِينُ بِبَعْضِهِمْ عَلَيْهُمْ حِينَ أُعْلِمَ عَلَيْهُمْ حِينَ أُعْلِمَ



البته، مرحوم مجلسی در ذیل حدیث فوق اشاره می کنند بر اینکه مستفاد از این حدیث، این است که «فانصب» با کسره به معنای بر پاداشتن و گماشتن قرائت شده است و این مخالف با قرائتی است که در قرآن وجود دارد. شاید، همان معنا در قرائت با نصب هم باشد هر چند این معنا، در لغت «فانصب» با فتحه نقل نشده است (مجلسی، بحار الانوار، ۱۲۰۶ ۲۷۵/۳ – ۲۷۹).

لکن به نظر می رسد، طبق آنچه که ما بیان کردیم، نیازی به بیان این مطلب هم نباشد چون که نصب به همان معنای تعب و مشقت هم باشد، یکی از مصادیق بارز و مهمش، برپاداشتن ولایت و خلافت بعد از رحلت پیامبر است.

ب- عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلْمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلِيّاً وَصِيّاً وَ اَعَالَى: أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ بِعَلِيّاً وَ وَضَعْنا عَنْكَ وِزْرَكَ الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ - فَإِذا فَرَغْتَ مِنْ نُبُوَّتِكَ فَانْصَبْ عَلِيّاً وَصِيّاً - وَ إِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ فِي ذَلِكَ؛ خداوند سبحان و النّذي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ - فَإِذا فَرَغْتَ مِنْ نُبُوَّتِكَ فَانْصَبْ عَلِيّاً وَصِيّاً - وَ إِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ فِي ذَلِكَ؛ خداوند سبحان و تعالى فرمود كه آيا ما سينه شما را با على باز نكرديم و از تو سنگيني كه پشت تو را مي شكست، برنداشتيم. پس، وقتى از نبوتت فارغ شدى، على را به عنوان وصيّ نصب بكن و در آن مسئله، به سمت پروردگارت رو بيار» (همان: ١٣٥/٣٦).

۳. مناسب تر بودن معنای نصب ولایت با تعب و رنج؛ آن چیزی که با تعب و رنج تناسب بیشتری دارد، مسأله مهم نصب خلیفه توسط پیامبر بود نه اموری مانند: واجبات عبادی، نماز، جهاد با دشمن و کارهای دنیوی؛ زیرا مسئله خلافت بعد از پیامبر، از امور اجتماعی مهمی بود که خیلی از افراد متشخص در آن زمان، بدان چشم دوخته بودند. از اینرو، مخالفت در برابر آنها، نگرانی هایی برای

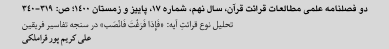


پیامبر به وجود می آورد که به سبب آنها از طرف خداوند، پیامبر در آیه معروف به «تبلغ»، موظف به بیان آن حقیقت برای مردم به صورت علنی گردید (استرآبادی، تأویل الآیات الظاهره فی فضائل العتره الطاهره، ۱٤۰۹: ۷۸۰/۱).

- 3. تناسب معنای نصب ولایت با فراغ؛ اگر ابلاغ از رسالت، احکام، جهاد، عبادات و ... را، متعلق فراغ بدانیم، چه چیزی مناسب تر برای فراغ، از ایصاء و تعیین وصی برای ابقاء دین و نگه داشتن آن تا وقت معلوم و روز قیامت است؟ (مستنبط غروی، مواهب الرحمن فی تفسیر القرآن، ۱۳۸۱: ۳۰/ ۲۲۵)؛ بالاخره، نمی توان ایصائی که برای هر مسلمانی برای بعد از مرگش واجب است، پیامبر اکرم ایش را از نگاه حاکمیتی و مدیریتی هم که بر جامعه داشتند، مستثناء دانست!
- 0. اهمیت والای مقام ولایت و خلافت؛ از این که خداوند؛ در آیات قرآن کریم، مانند آیه ۲۸ سوره آل عمران: ﴿لا یَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْکَافِرِینَ أَوْلِیاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِینَ وَ مَنْ یَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَیْسَ مِنَ اللّٰهِ فِی شَیْءِ اللهُ تَقُوا مِنْهُمْ ثُقاةً وَیُحَدِّرُ رُحُمُ اللهُ یَنفْسَهُ وَ إِلَی اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله یه تحذیر از خودش جز در امر ولایت اشارهای نمی کند، معلوم می شود که امر ولایت از جایگاه رفیع و بی بدیلی در پیشگاه الهی برخوردار است. این ولایت، شئون و درجات مختلفی، مثل ولایت الله، ولایت رسول الله و ولایت ولی امر (امام) دارد. حال، پرسش این است که آیا جایگاه مذکور، نمی طلبد که پیامبر از طرف خداوند برای آن هم؛ یعنی ولایت ولی امر برای بعد از خودش، موظف و مکلف به تکلیفی گردد که برای خاطر آن تلاش و مشقت را متحمل گردد. آیه امر ولایت و امامت به معنای حق تصرف و سلطنت، امر مهمی نیست که ابن عاشور در تفسیرش، متذکر عمومیت معنای آیه و شمول آن به هر عمل مهمی می شود (ابن عاشور، عاشور و التویر، و التویر، ۱۶۲۰ ۳۱۸/۳۰).
- 7. مفاد مستفاد از فاء مفرّعه؛ فراغ در آیه شریفه، از نماز نیست تا اینکه اشتغال و تعب هم در دعا باشد در عین اینکه در دعا مشقتی نیست. پس، فاء متفرع به اصل سابق است و آن، همان شرح صدر و وضع وزر و رفع ذکر است که رسالت محمدیه آن سه را با عسر و یسر در خودش جمع کرده است. ازاینرو، باید فراغ، از ابلاغ رسالت باشد و آن در هنگام مرگ قابل طرح است، لذا نصب و تعب هم باید برای استمرار رسالت باشد تا اینکه پیامبر، رغبت به سوی پرودگار داشته باشد در حالی که وظیفه ابلاغی خودش را بر اساس آیه ۲۷ سوره مائده در باره استمرار رسالت اداء نموده است (صادقی تهرانی، الفرقان فی تفسیر القرآن، ۲۰ ۱۶: ۳۰ ۲۰۵).

به هر روی، آنچه که از ادله موافقان و مخالفان به دست آمد، معلوم شد که معنای نصب از نظر







مفسران اهل سنت و شیعه، به معنای رنج خستگی ناپذیر است. هر دو گروه، در این معنا با هم اختلافی ندارند لکن علمای اهل سنت، بیان می کنند که پیامبر غیرِ امر امامت و وصایت را از طرف خداوند، مأمور به تلاش و رنج در بیان آن بود. در مقابل، عالمان شیعی مدعی اند که معنای امامت و ولایت بر عهده پیامبر از مهمترین وظایف آن حضرت بود. از ادله مفسران شیعی، پیداست که حق با آنهاست؛ چرا که اهمیت حکومت و سیاست در عصر کنونی بر کسی پوشیده نیست. در سالیان گذشته و دور مانند زمان پیامبر علیه هم، باید قضیه به همین اهمیت باشد.

#### نتيجه

از آنچه بیان شد، به دست می آید که:

- ۱. متعلق فراغ و نصب، برخلاف آنچه مفسران گرامی اهل سنت در بیان آن برآمدهاند، محدود و منحصر نیست.
- ۲. بر اساس قرائت «فانصب» با فتحه، اراده معنای مشقت و تعب در اعلان ولایت و امامت حضرت علی شخ توسط پیامبر اکرم شخ بعد از فراغت از رسالت و نبوت، یکی از مصادیق بارز و اتم آیه شریفه به شمار می آید.
- ۳. ادله مخالفان با اراده معنای مذکور از منظر مفسران شیعه، به طور کامل مخدوش است و حق با اراده معنایی است که مفسران شیعه در مقام بیان آن بر آمدهاند. ادله قرآنی، مانند: همسانی با آیات ولایت و امامت، همراهی با سیاق سوره شریفه و همخوانی با قرائت مشهور آیه شریفه و نیز ادله غیر قرآنی، مثل: احادیث منقول در کتب اهل سنت و شیعه، مناسب تر بودن معنای نصب ولایت با تعب و رنج، تناسب معنای نصب ولایت با فراغ، اهمیت والای مقام ولایت و خلافت و مفاد مستفاد از فاء مفرّعه، صحت ادعای مفسران شیعه را معلل و مستدلل مینماید.



#### منابع

- 1. قرآن كريم، ترجمه: محمدعلى رضايى اصفهانى و جمعى از اساتيد جامعة المصطفى، انتشارات بين المللى المصطفى، قم: چاپ دوم، ١٣٨٨.
- ۲. ابن حجر عسقلانی، احمد بن محمد، فتح الباری لشرح صحیح البخاری، المطبعه السلفیه،
   قاهره: ۱۳۸۰ ق.
- ۳. ابن شهر آشوب مازندرانی، محمد بن علی، مناقب آل ابی طالب، نشر علامه، تهران:
   ۱۳۷۹ش.
- ابن عاشور، محمد طاهر، تفسير التحرير و التنوير المعروف بتفسير ابن عاشور، نشر موسسه التاريخ العربي، بيروت: ١٤٢٠ ق.
  - ٥. ابن عربي، محمد بن عبدالله، احكام القرآن، نشر دارالجيل، بيروت: ١٤٠٨ ق.
- آ. ابن عطیه، عبدالحق بن غالب، المحرر الوجیز فی تفسیر الکتاب العزیز، نشر دارالکتب العلمیه، بیروت: ۱٤۲۲ ق.
  - ٧. ابن منظور، لسان العرب، نشر دار احياء التراث العربي، چاپ اول، بيروت: ١٤٠٨ ق.
  - ٨. ابوحيان، محمد بن يوسف، البحر المحيط في التفسير، نشر دارالفكر، بيروت: ١٤١٢٠ ق.
    - ٩. ابن حنبل، احمد، مسند، مكتبة الرساله، بيروت: ١٤١٦ ق.
- 10. استرآبادى، على، تأويل الآيات الظاهره في فضائل العتره الطاهره، نشر جماعة المدرسين في الحوزة العلمية بقم، قم: ١٤٠٩ ق.
  - ١١. اشكورى، محمد بن على، تفسير شريف لاهيجي، دفتر نشر راد، تهران: ١٣٧٣ ش.
- ۱۲. آلوسی، سید محمود، تفسیر روح المعانی، چاپ اول، نشر دارالکتب العلمبه، بیروت: 1810.
- ۱۳. بحرانی، سید هاشم بن سلیمان، تفسیر البرهان فی تفسیر القرآن المجید، نشر موسسه بعثه، تهران: ۱۳۷۶ ش.
- 14. بحراني اصفهاني، عبدالله بن نور الله، عوالم العلوم و المعارف و الاحوال الامام على بن ابي طالب (ع)، نشر موسسه الامام المهدي، قم: ١٣٨٢ ش.
  - ١٥. بيهقى، السنن الكبرى، دار المعرفة، بيروت: ١٤١٣ ق، ١٩٢٢ م.



- 17. ترمذی، سنن (الجامع الصغیر)، تصحیح عبد الرحمن محمد عثمان، دار الفکر، بیجا: چاپ دوم، ۱۳۹۶ ق.
- ۱۷. ثعلبي، احمد بن محمد، الكشف و البيان المعروف التفسير الثعلبي، نشر دار احياء التراث العربي، بيروت: ١٤٢٦ ق.
  - ۱۸. ثقفی تهرانی، محمد، روان جاوید در تفسیر قرآن مجید، نشر برهان، تهران: ۱۳۸۹ ش.
- ١٩. حاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله، شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، نشر مؤسسة الطبع و النشر التابعة لوزارة الثقافة و الإرشاد الإسلامي، طهران: ١٤١١ق.
  - ٠٢. فراهيدي، خليل بن احمد، العين، نشر موسسه الاعلمي، بيروت، لبنان: ١٤٠٨ ق.
- ۲۱. راغب اصفهانی، ابو القاسم، حسین بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، دار الکاتب العربی، بیروت: ۱۳۹۲ ق.
- ۲۲. زمخشری، جار الله محمود بن عمر، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، دارالكتب العربی، بیروت: چاپ سوم، ۱٤۰۷ق.
- ۲۳. سبحانی، جعفر، محاضرات فی الالهیات، نشر شورای مدیریت حوزه علمیه قم، قم: ۱۳۷۰ش.
- ٢٤. سمين، احمد بن يوسف، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، نشر دار الكتب العلميه، بيروت: ١٤١٤ ق.
- ٥٢٠. سيوطى، جلال الدين، الاتقان في علوم القرآن، چاپ دوم، نشر دارالكتاب العربى، بيروت: 1٤٢١ ق.
- ٢٦. سيوطى، عبدالرحمن بن ابى بكر، الاكليل فى استنباط التنزيل، نشر دار الكتب العلميه، بى جا: ٢٠٠٧ ق.
- ۲۷. شنقیطی، محمد امین، اضواء البیان فی تفسیر القرآن بالقران، نشر دارالکتب العلمیه، بیروت: 1٤٢٧ ق.
  - ٢٨. صادقي تهراني، محمد، تفسير الفرقان، نشر فرهنگ اسلامي، قم: ١٤٠٦ ق.
- ۲۹. صدیق حسن خان و محمد صدیق، فتح البیان فی مقاصد القرآن، نشر داراکتب العلمیه، بیروت: ۱٤۲۰ ق.
- ·٣٠. طباطبایی، محمد حسین، تفسیر المیزان، نشر مؤسسه الاعلمی للمطبوعات، بیروت: چاپ دوم، ۱۳۹۰ ق.





- ٣١. طبرسي، فضل بن حسن، تفسير مجمع البيان، نشر ناصر خسرو، تهران: ١٣٧٢ ش.
- ٣٢. طبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، نشر دارالمعرفه، بيروت: ١٤١٢ ق.
- ٣٣. طريحي، فخرالدين بن محمد علي، مجمع البحرين، مكتبه نشر الثقاف الاسلاميه بيجا: ١٣٦٧ ش.
- ٣٤. فخر رازی، محمد بن عمر، مفاتیح الغییب، نشر دار احیاء التراث العربی، بیروت: چاپ سوم، ۱٤۲۰ ق.
- ٣٥. فيض كاشاني، محمد بن شاه مرتضى، الأصفى في تفسير القرآن، مركز النشر لمكتب الاعلام الاسلامي، قم: ١٤١٨ ق.
- ٣٦. فيض كاشانى، محمد بن شاه مرتضى، تفسير الصافي، مكتبة الصدر ايران تهران: چاپ: ٢، ١٤١٥ ق.
  - ٣٧. قرشي، سيد على اكبر، قاموس قرآن، نشر دارالاكتب الاسلاميه، تهران: ١٣٧١ ش.
- ٣٨. قرطبي، محمد بن احمد، الجامع لاحكام القرآن، چاپ اول، انتشارات ناصر خسرو، تهران: ١٣٦٤ ش.
  - ٣٩. قمي، على بن ابراهيم، تفسير قمي، نشر موسسه الاعلمي للمطبوعات، بيروت: ١٤١٢ ق.
    - ٠٤. كليني، محمد بن يعقوب، اصول كافي، نشر دارالكتب الاسلاميه، تهران: ١٤٠٧ ق.
  - ٤١. كوفي، فرات بن ابراهيم، تفسير فرات الكوفي، نشر وزاره الثقافه الاسلاميه، تهران: ١٤١٠ ق.
- ٤٢. ماترديدي، محمد بن محمد، تأويلات اهل السنه، نشر دارالكتب العلميه، بيروت: ١٤٢٦ ق.
  - ٤٣. مجلسي، محمد باقر، بحارالانوار، نشر دارالتعارف للمطبوعات، بيروت: ١٤٢٣ ق.
- 33. مجلسى، محمد باقر، مرآة العقول في شرح اخبار آل الرسول، نشر دارالكتب الاسلاميه، تهران: ١٤٠٤ ق.
- ٥٤. مستنبط غروى، مرتضى، مواهب الرحمن في تفسير القرآن، نشر شركت سهامي چاپ كتاب آذربايجان، بي حا: ١٣٨١ ش.
  - ٤٦. مصطفوى، حسن، التحقيق في كلمات القرآن، نشر موسسه الطباعه و النشر، تهران: ١٤١٦ ق.
- ٤٧. مكارم شيرازى، ناصر، تفسير نمونه، ٢٨ جلد، دار الكتب الإسلامية ايران تهران: چاپ: ۱۳۷۱ ه.ش.
- 1. نظام الاعرج، حسن بن محمد، تفسير غرائب القرآن و رغائب الفرقان، نشر دار الكتب العلميه، بيروت: ١٤١٦ ق.



#### References

- 1- The Holy Quran, Translated by Muhammad Ali Rezaei Isfahani and A Group of Professors of Al-Mustafa University, Al-Mustafa International Publications, Qom: \( \forall \) nd Edition, \( \forall \cdot \).
- Y- Abu Hayyan, Muhammad bin Yusuf, Al-Bahr al-Muhit fi al-Tafsir, Dar al-Fikr Publishing, Beirut: YEYY AH.
- r- Alusi, Seyyed Mahmoud, Tafsir Ruh al-Ma'ani (The Exegesis of the Spirit of Meanings), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: 1st Edition, 1510 AH.
- 4- Astarabadi, Ali, Ta'wil al-Ayat al-Zahirah fi Fadhail al-I'trah al-Tahirah (Interpretation of the Apparent Verses on the Virtues of Ahlul Bayt), Jamia'h Muaddisin of Qom Seminary, Qom: \\( \frac{1}{2} \cdot \text{9} \) AH.
- o- Bahrani Isfahani, Abdullah bin Noorullah, Awalim al-Ulum wa al-Ma'aref wa al-Ahwal Imam Ali Ibn Abi Talib (A.S) (The Worlds of Knowledge and Sciences and Conditions), Imam Al-Mahdi Institute, Qom: ۲۰۰۳.
- Bahrani, Seyyed Hashim bin Suleiman, Tafsir al-Burhan fi Tafsir al-Quran al-Majid, Be'that Foundation, Tehran: 1990.
- A- Fakhr Razi, Muhammad bin Umar, Mafatih al-Ghayb (The Keys of the Unseen World), Dar Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: ۳rd Edition, ۱٤۲۰ AH.
- 9- Farahidi, Khalil bin Ahmad, Al-Ayn, Muassasah al-A'lami, Beirut, Lebanon: 15.4 AH.
- ۱۰- Fayz Kashani, Muhammad bin Shah Murtaza, Al-Asfi fi Tafsir fl-Quran, Markaz al-Nashr li Matab al-I'lam al-Islami, Qom: ۱٤١٨ AH.
- ۱۱- Fayz Kashani, Muhammad bin Shah Murtaza, Tafsir fl-Safi, Maktabah al-Sadr Iran Tehran: Ind Edition, It is AH.
- Hakim al-Haskani, Obaydullah bin Abdullah, Shawahid al-Tanzil li Qawai'd al-Tafdhil (The Pieces of Evidence of the Revelation of the Rules of Preference), Publication of the Printing Institute Affiliated to the Ministery of Islamic Culture and Guidance, Tehran: 1511 AH.





- ۱۳- Ibn Arabi, Muhammad bin Abdullah, Ahkam al-Quran (The Rules of Quran), Dar al-Jail Publications, Beirut: ۱٤٠٨ AH.
- 18- Ibn Ashour, Muhammad Tahir, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir (The Exegesis of Clarification and Enlighenment) al-Ma'ruf by Tafsir Ibn Ashur, Institute of Arab History Pulications, Beirut: 157. AH.
- ۱٦- Ibn Hajar Asqalani, Ahmad bin Muhammad, Fath al-Bari li Sharh Sahih Al-Bukhari, Salafi Press, Cairo: ۱۳۸۰ AH.
- ۱۷- Ibn Hanbal, Ahmad, Musnad, Maktab al-Risalah, Beirut: ۱٤١٦ AH.
- 19- Ibn Shahr Ashub Mazandarani, Muhammad bin Ali, Manaqib Ale Abi Talib (The Virtues of Abu Talib's Familu), Allama Publishing, Tehran: Y....
- ۲۰- Ishkavari, Muhammad bin Ali, Tafsir Sharif Lahiji, Rad Publishing Office, Tehran: ۱۹۹٤.
- YI- Kawfi, Furat bin Ibrahim, Interpretation of Furat al-Kawfi, Ministry of Islamic Culture Publications, Tehran: 151. AH.
- ۲۲- Kulayni, Muhammad bin Ya'qub, Usul Kafi, Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: ۱٤٠٧ AH.
- ۲۳- Majlisi, Muhammad Baqir, Bihar al-Anvar (The Oceans of Lights), Dar al-Ta'aruf Publishing House, Beirut: ۱٤٢٣ AH.
- Yo- Makarem Shirazi, Naser, Tafsir Nemooneh (The Ideal Exegesis), YA Volumes, Dar al-Kutub al-Islamiyyah Iran Tehran: Published: Yoth Edition, 1997
- Maturdidi, Muhammad bin Muhammad, Ta'wilat Ahl al-Sunnah (The Hermenuetics of Ahl Sunnah), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: \\\(\frac{1}{2}\)\frac{7}{3}\) AH.





- YA- Mustanbat Gharavi, Murtaza, Mawahib al-Rehman fi Tafsir al-Quran (The Divine Blessings in the Exegesis of Quran), Azarbayjan Book Printing Company, N.p.: Y···Y.
- ۱۹- Nizam al-A'raj, Hassan bin Muhammad, Tafsir Gharaib al-Quran and Raghaib al-Furqan, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: ۱٤١٦ AH.
- r.- Qarashi, Seyyed Ali Akbar, Quran Dictionary, Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: 1997.
- ۳۱- Qomi, Ali bin Ibrahim, Tafsir of Qomi, Muassasah al-A'lami lil Matbua'at, Beirut: ۱٤١٢ AH.
- quranic Rules), Naser Khosrow Publications, Tehran: 1st Edition, 1940.
- Raghib Isfahani, Abu al-Qasim, Hossein bin Muhammad, Mufradat Alfaz al-Quran (Glossary of Quranic Words), Dar al-Katib al-Arabi, Beirut: \\"\"\AH.
- re- Sadiqi Tehrani, Muhammad, Tafsir al-Furqan, Islamic Culture Publishing, Qom: 15.7 AH.
- ro- Samin, Ahmad bin Yusuf, Al-Durr al-Musun fi Ulum al-Kitab al-Maknoon (The Safe Peals in Quranic Sciences), Dar Al-Kutub al-Ilmiyyah Publishing, Beirut: 1515 AH.
- Saqafi Tehrani, Muhammad, Ravan Javid (The Eternal Soul) in the Interpretation of the Holy Quran, Borhan Publication, Tehran: ۲۰۱۰.
- rv- Shanqiti, Muhammad Amin, Adhwa' al-Bayan fi Tafsir al-Quran bi al-Quran (The Manifestations of Expression in the Exegesis of Quran with Quran), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: 1577 AH.
- ۳۸- Siddiq Hassan Khan and Muhammad Siddiq, Fath al-Bayan fi Maqasid al-Quran (The Clarification of Statement in the Purposes of the Quran), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut: ۱٤٢٠ AH.
- rq- Subhani, Jafar, Lectures on Theology, Qom Seminary Management Council Publication, Qom: 1991.





- Suyui, Jalaluddin, Al-Itqan fi Uloom al-Quran (The Perfect Guide to the Sciences of the Quran), Dar Kitab al-Arabi, Beirut: ۲nd Edition ۱٤١٤ AH.
- En- Suyuti, Abd al-Rahman bin Abi Bakr, Al-Iklil fi Istinbat al-Tanzli (The Crown in the Inference from Quran), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, N.p.: Y. Y AH.
- Expression in the Exegesis of Quran), Dar al-Ma'rifah Publications, Beirut: 1517

  AH.
- Er- Tabarsi, Fadhl bin Hassan, Tafsir Majma' al-Bayan (The Exegesis of the Confluence of Expressions), Naser Khosrow, Tehran: 1997.
- EE Tabatabai, Muhammad Hossein, Tafsir al-Mizan, Muassasah al-A'lami lil Matbua'at, Beirut: Ynd Edition, Ymg AH.
- Eo- Tha'labi, Ahmad bin Muhammad, Al-Kashf and al-Bayyan (The Discovery and Clarification) al-Ma'ruf al-Tafsir al-Tha'labi, Dar Ihya Al-Turath al-Arabi, Beirut: ۱٤٢٦ AH.
- ۱۳- Tirmidhi, Sunan (Al-Jame' al-Saghir), Edited by Abd al-Rahman Muhammad Uthman, Dar al-Fikr, N.p.: ۲nd Edition, ۱۳۹٤ AH.
- EV- Tureihi, Fakhruddin bin Muhammad Ali, Majma-ul-Bahrain (The Confluence of the Two Seas / The Mingling of the Two Oceans), Islamic Culture Publishing Hous, N.p.: \ ٩٨٨.
- EA- Zamakhshari, Jarullah Mahmoud bin Umar, Al-Kashshaf an Haqaiq Ghawamid al-Tanzil (Discovering the Realities of the Ambiguities of the Revelation), Dar al-Kutub al-Arabi, Beirut: "rd Edition, YEV AH.