

# A Study of the Philosophical Hermeneutics of Orientalists' Followers\*

Muhammad Ali Rezaei Esfahani` Abbas Karimi`

#### **Abstract**

Orientalists' followers who tie their horizons of thought to the Orientalists and use their foundations, methods and tendencies to deduce, give value to philosophical hermeneutics for reading and understanding texts and view the text as the dialogue of the object (text) and subject (interpreter), combine them with historical hypotheses historical presupposes. So, we have tried with descriptive — analytical method to explain the viewpoints of Orientalists' followers like Soroush, Shabistani, Abu Zayd, and Fazlur Rahman in accordance the philosophical hermeneutics, to criticize the plurality in meaning and its fluidity in other words, its cognitive relativism and its usage by the Orientalists is regarded incompatible with the Islamic interpretive tradition in understanding the texts of revelation.

Keywords: Quran, Orientalists, Philosophical Hermeneutics, Relativism, Pluralism.

<sup>\*.&</sup>lt;u>Date of receiving</u>: \(\dots, June, \(\dots, \dots\) - <u>Date of correction</u>: \(\dots, September, \dots\)\(\dots\)\) \(\dots\) <u>Date of approval</u>: \(\dots, September, \dots\)\(\dots\)\)

<sup>-</sup> Professor at Al-Mustafa International University, Qom, rezaee@quransc.com

Y- Member of the Quran and Orientalists Association of the Seminary, Qom, Iran, (Corresponding Author), abb.karimi. \994@gmail.com



مقاله علمی ـ پژوهشی

# بررسی هرمنوتیک فلسفی مستشرقمداران\*

# محمدعلی رضایی اصفهانی۱ - عباس کریمی۲

# چکیده

مستشرق مداران که افق اندیشه خویش را بر مدار مستشرقان گره می زنند و مبانی، روش ها و گرایش های آنان را جهت استنباط به کار می بندند، هرمنوتیک فلسفی را نیز به جهت خوانش و فهم متون ارج نهاده و چشم انداز متن را به مثابه دیالوگ ابژه (متن) و سوژه (مفسر) و آمیزش آنها با پیش فرض های سلسله وار تاریخ مند و از جهتی گشوده می نهند، ازاین رو در این مقاله به روش توصیفی -تحلیلی سعی شده است، نسبت آراء مستشرق مدارانی چون سروش، شبستری، ابوزید و فضل الرحمان در نسبت با هرمنوتیک فلسفی بیان گردد، کثرت معنایی متن و سیالیت آن و به عبارتی نسبی گرایی شناختی آن را به نقد کشانیده و کاربست آن را توسط مستشرق مداران با سنت تفسیری اسلامی در فهم متون وحی ناسازگار دانسته است.

كليدواژه: قرآن، مستشرق مداران، هرمنوتيك فلسفى، نسبى گرايى، كثرت گرايى.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٣/۲۰، تاریخ اصلاح: ۱۲۰۰/٦/۱۸ و تاریخ تایید: ۱٤٠٠/٦/۱۸

ا- استادتمام جامعه المصطفى العالميه، قم rezaee@quransc.com

۲- دانشجوی دکتری رشتهی قرآن و مستشرقان ،قم(نویسنده مسئول) abb.karimi.۱۹۹۸@gmail.com



#### مقدمه

با ورود اندیشه مدرن در ساحت ادیان و پیگیری پروژه عقلانی کردن و خرافهزدایی و پی بردن به حقیقت و اصل دین و کنار گذاشتن عرضیات در غرب، این تفکر به شرق و در میان مسلمانان نیز نفوذ ييدا كرد. عهده دار اين امر را از مشر وطيت تـا زمـان كنـوني انديشـمنداني كـه بـا عنـوان روشـنفكران، نواندیشان دینی، انتلکتوئلها، سکولارها یا مصلحان دینی یا هر برچسبی که در نیمقرن اخیر در فضای دیالوگ و مونولوگ امر روشنگری مطرح شده است، بر عهده داشتهاند. آنها بر اساس اومانیسم ذهنی طی طریق می کننـد و بـه عبـارتی در یـی سـکولاریزه کـردن مـذهب بر می آینـد یـا اندیشـه نهلیسـتی و هیچانگارانه در باب حقیقت برمی گیرند و سر از آنارشیسم ساختاری در پناه آنارشیسم موقتی درمی آورند. انبیاء و متون آسمانی را از ساحت قدسی نزول داده و توصیف و تحلیل و تبیین این جهانی مینمایند. اخلاق را مقدم و مستقل از دین میانگارند و توقعات و انتظارات تاریخی دین را فر و مي كاهند و با توجه به نگاه باطني به اديان و يلوراليزم معرفتي، نگاهي كثرتگرا به اديان داشته و حقيقت ادیان را واحد میدانند و قرائت پذیری دین و کثرتگرایی تفسیر را ارج مینهند. یفکهایی خوشمزه در دهان اندیشه که ادعای زایش نو را به تباهی میکشانند و تنها برای گوش های پر خروج و باز شیرین مى زنند، آن ها هر بيست سال يا نيم قرنى با نگرشى طبيعت گرايانه، يوزيتويستى، ديالكتيكى -ماتر پالیستی یا پراگماتیسمی به دنبال احیای دین بر می آیند و زوال عقاید دینی و گسست قدسی را به ارمغان می آورند. فیلسوفان بزرگ از اسپینوزا و دکارت تا هایدگر را بر کرسی اعتبار نهاده و اذعان می نمایند که هیچیک از این فیلسوفان اعتقادات دینی معهود را نیذیر فته اند و آگاهی دینی در گروه بازسازی و یالوده کردن و دستیابی به نومن کانتی آنها و نه پدیدار ظاهری ادیان؛ اما چنـدی بعـد از تمام آنچه اصول اندیشه راستین می خوانند، بازمی گردند و از آنجایی که اعمال نفوذی غیر مسئولانه دارند، مسئولیت تحریف حقائق را نمی پذیرند و چهبسا کتمان می کنند؛ چراکه بسیاری از آن ها با نقصان گستره تصوری، معرفتی، منطقی و منابع کلامی روبرو هستند.

این اندیشمندان، از آن حیث که در سنت اسلامی با معیارهای غربیان، مطالعات اسلامی را به تحقیق می نشینند و ترویج می دهند، با عناوین خاص دیگری نیز نام برده می شوند؛ به عنوان مشال دکتر زمانی از آنان به عنوان «سربازان استشراق» نام می برند که تمهیدات ورود اندیشه غربی و استشراقی را فراهم می نمایند تا مستشرقان بتوانند به سهولت تفکر خویش را در سنت شرقی و اسلامی بسط دهند.



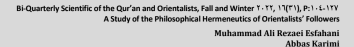
دو فصلنامه علمی قرآنپژوهی خاورشناسان، سال شانزدهم، شماره ۳۱، پاییز و زمستان۱۴۰۰، ص: ۱۲۰–۱۲۷ بررسی هرمنوتیک فلسفی مستشرق مداران محمدعلی رضایی اصفهانی عباس کریمی

درواقع پیاده نظام ارتش عقیدتی غربی تلقی می گردند، هر چند این عنوان تا حدودی می تواند معنا را برساند؛ اما از آنجاکه لفظ «سرباز» دارای بار معنای نظامی، سیاسی و استعماری است؛ ازاین رو لذا پیشنهاد می شود، لفظ یا عنوانی جایگزین شود که بر چسب خاصی نخورده و از جامعیت بیشتری برخوردار باشد. این لفظ به نظر می تواند واژه «مستشرق مداران» باشد، به این تعریف که مستشرق مداران کسانی هستند که در درون سنت اسلامی، معیار و روش های غربی را برمی گزینند و مطالعات اسلامی را بر اساس و بنیاد و مدار آنها پی ریزی می کنند و درنتیجه استنباط آنها با غربیان و مستشرقان، یکسان به نظر می آید. تاکنون کسی لفظ «مستشرق مدار» را به کار نبرده است. در این تحقیق برای نخستین بار است که پی گرفته می شود؛ اما به نظر کلمه مناسبی است که می تواند مقصود ما را به به ساند.

نکته بینش، خرد و معرفت و مدار را بر تارک سبیل غربیان و مستشرقان دیدند و ره آنان را پیمودند و درنتیجه منجر به همان اشتباهاتی شدند که در آثار مستشرقان وجود دارد. درواقع مدار در اینجا در معنای «orbit»؛ یعنی «مسیر»، «دور» یا «محدوده فعالیت» و به معنای «circle»؛ یعنی حلقه که به معنای همان حلقه معرفتی است، چنانکه می بینیم، درباره حلقه وین نیز از واژه «Vienna Circle» استفاده شده است، نوعی از تجربه گرایی با تشخص «تحقیق پذیری» که ره به جایی نبردند.

پردازش چنین موضوعی از آن جهت اهمیت دارد که شاید جایگاه معرفت شناسی و روش شناسی مطالعات اسلامی و پژوهشهای دینی غربیان در بسیاری از مسائل قابل دیالوگ باشد؛ اما زمانی که آنها به قرآن پژوهی می پردازند و کتاب خدا را سخن خلق می پندارند و در بستر تاریخی تبیین و تحلیل نزولی و غیر قدسی می نمایند، این مسئله را نمی توان نادیده انگاشت. در این تحقیق تأثیر هرمنوتیک فلسفی را در اندیشه مستشرق مداران به بررسی خواهیم نشست تا چشم انداز روشنی از این موضوع پیش روی نهاده شود، هر چند که پیرامون روشنه کران مسلمان و تأثیر پذیری آنها از رویکرد هرمنوتیکی، مقالاتی به صورت مستقل نگاشته شده است و تأثیر هرمنوتیک فلسفی را در برخی از روشنه کران دینی چون سروش، شبستری، ابوزید، فضل الرحمان، قیانچی نشان داده اند؛ اما با نگاه استشراقی و به صورت ترکیبی تاکنون مقاله ای یافت نشد.

این پژوهش در ابتدای سلسله مقالاتی است که نویسندگان مقاله با عناوین؛ «مستشرق مداران و هرمنوتیک فلسفی»، «مستشرق مداران و پدیدارشناسی»، «مستشرق مداران و تاریخ مندی قرآن»، «مستشرق مداران و قصدگرایی»، در حال تحقیق و پژوهش هستند





تا بتواند در مسیر قرآنپژوهی روزنهای باشد، هرچند ناچیز.

# الف. هرمنوتیک فلسفی

چنانکه بیان شد، مدار و معیاری که مستشرقان در امر قرآنیژوهی بر می گیرند و بر تن مقـدس آیات و روایات و سنت اسلامی می پوشانند و تفاسیر ناهمپوشان و متعارضی را بـا سـنت تفسـیری اسلامی ارائه می دهند، مسیر جدیدی را پیش روی می نهد که نه تنها تحریف و تغییر کلمات «عـن مواضعه» را به دنبال دارد، بلكه ساحت قدسي و آفاقي آيات را نفي مي كند. ازاين رو يكي از روش هایی که در بُعد مطالعات قرآنی در میان خاورشناسان مرسوم بوده است، توجه به روش های فلسفى است كه در سنت غربي نظم و نهج يافته اند. در اين ميان هرمنوتيك كـه سـرى در يونـان باستان دارد و ظهوری در قرن هجدهم و نوزدهم و نیمنگاهی در خوانش دین در قرن بیستم ظهوری دیگر مییابد؛ چراکه متن و خواننده را به رویارویی هم مینشانند تا معنای نهان متن را عیان کنند (Dallmayr, linking theory and practice,ethic and global politics, ۲۰۰۹/۲۳)؛ هر منوتیک با ایس ادعا که در مقایسه با بسیاری دیگر از نحلههای فکری، تعامل بهتری با اندیشههای دینی برقرار میسازد، مي تواند حائز اهميت باشد؛ زيرا هدفش را درگذر از واقعيت و صدق و رسيدن به حقيقت تعريف كرده است. هرچند در نظر هر منوتهای کلاسیک، کسانی چون الیوت، متون مقدس مقولهای در ورای متون دیگرند، در نظر آنها اثر کلاسیک در جایی پایان می پذیرد که وحی آغاز می شود و متون مقدس شکل می گیرد و متون مقدس را بهمثابه متون ادبی شمردن؛ یعنی تحسین بنای یادبودی بر گور مسیحیت که در اندیشه هر منوتهای کلاسیک نمی گنجد (واینسهایمر، «هر منوتیک فلسفی و نظریه ادبی، ۱۳۹۳: ۲۲۱). خاورشناسان بسیاری ازجمله مئیر براشر، تاود الوسن، رابرت گلیر با هدف هر منوتک قر آن به بررسیی آیات و روایات پرداختهاند و مستشرقان دیگری که به نحو مرموزانهای و بـا بهرهگیـری از نظریه هر منوتیکی مطالعات قرآنی را پی گرفتهاند که تنها با واکاوی نظرات آنها از حیث فلسفی به این وضوح و تمایز دست خواهیم یافت که نفوذ نظریههای هرمنوتیکی تا کجا می تواند مطالعات ما را از مسير راستين خويش دور بدارد. البته مستشرقان توجه سنت تفسيري اسلامي به هر منوتيک «روشمند و منسجم» را قابل تردید دانسته و تأکید دارند که دلایلی جهت اثبات آن در دست نیست و از طرفی سنت تفسیری اسلامی را متأثر از سنت تفسیری یهودی ـ مسیحی تلقمی میکننـد؛ امـا در بـاب هرمنوتیک فلسفی این انعقاد ذهنبی هر منوتیک در هایدگر بود که آن را از بطن گادامر متولد نمود. تأثیر



چشم اندازهای دینی در افق های فکری هایدگر به حدی است که گفته شده است، دل مشغولی به هستی شناسی به تأثیر پذیری او از کلیسای رم و تعلق خاطرش به الهیات کاتولیک مرتبط است که علق کاتولیک مرتبط است که الهیات کاتولیک مرتبط است که Varga-Jani, Historicity and Religiosity in Heidegger's Interpretation of the Reality: With an Outlook to ).

هایدگر در شرح تحولات فکریاش می گوید: «چیزی که مرا به این جریان فکری کشاند، يرسش مربوط به ارتباط ميان كلام كتاب مقدس و تفكر الهي ـ نظري بود. در هر منوتيك فلسفي هستی شناسی، فهم اهمیت پیدا می کند و خود روش اساساً به پرسش گرفته می شود یا به کناری نهاده می شود؛ چراکه اساساً حقیقت از روش سر برنمی آورد» ( Malpas and Zabala ,Consequences of Hermeneutics: Fifty Years After "Truth and Method",۲۰۱۰۱۵۰)؛ و «فهم» نحوه هستی نفس «دازاین» هایدگری است که از سطح معرفت شناسی به هستی شناسی صعود کرده است. فهم شیوه بودن در جهان است که کثرت و سیالیت متن را به ارمغان می آورد و از بیرون معرفت انسان را تاریخ مند و درنتیجه نسبي مي گرداند؛ به اين بيان كه فهم هر چند تاريخ مند و به شرايط تاريخي وابسته است؛ اما محصول پیش فرض ها و امتزاج آن با حیثیت فعلی است که حیثیت فعلی به صورت اطلاق، افق بازی را پیش روی مفسر قرار می دهد. فهم در نظر هایدگر با شلایر ماخر و دیلتای متفاوت است. تفهم به مملوکیت ما درنمی آید، آن چنان که در فلسفه سنتی با بار متافیزیکی آن به برخورد سوژه و ابژه راجع می شد، درواقع هایدگر فهمیدن را مقدم بر شناخت در نظر می دارد که از آن به دانایی عملی و از نوع مهارت مى داند كه در قالب گذاره نمى گنجد و آنچه درباره آن هست، شبه گزاره است و همواره مسبوق به فرضهای هستی شناسانه ای که جزء جدایی نایذیر هستی در جهان قلمداد می شوند، پس فهم در نظر هایدگر پراکتیک گونه به نحو نخستین مواجه و فهم دازاین از زندگی، کیفیت پراکیتک چیزها و امکان تسلط و تسخیر آنهاست که شامل درک امکانهای هستی شناسانه، فرافکنی و طرح اندازی اگزیستانسیالی و مبتنی بر کلی به هم پیوسته از تأویل وجودی انسان و ساختار هستی شناسانه فهم که به دور هرمنوتیکی منتهی می شود، پس فهم هم امر وجودی است و هم امر هرمنوتیکی که میان جهان و زبان ازیک طرف و دلالت و معنا از سوی دیگری نمی توان تمایز نهاد (۱۹۹۴٬۱۰۲ grondin, ntroduction to .(philosophical, hermeneutics,

فهم در هایدگر امکانی برای دازاین است که بسط و گسترش آن تفسیر است، فهم هر منوتیکی از اشیاء بر اساس نسبتی که با دازاین دارد، به صورت تفسیر غیرگزاره ای و پیش نظری از این فهم است، فهم



دازاین با ابتناء به پیش دانسته ها آغاز می شود، درواقع پیش فهم او، شرایط اساسی شناخت است. از این رو پیش ساختار در متن و بستر عالمی نهفته است که از قبل، فاعل و موضوع را دربردارد؛ بنابراین این پرسش را پیش می کشد که اساساً چگونه اشیا خودشان از طریق معنا و فهم و تأویل به دیده درمی آبند.

در سایه و ذیل «درک» متن است که خود را در امکانها و موقعیتهای وجودی جدیدی قرار می دهیم، درواقع این «پیشفهم» ماست که با متن مواجه می شود و این امر برخاسته از «هستن» در جهان ماست؛ زیرا نحوه وجود ما وجود دانایانه است و ما پیوسته با فهم موجود می شویم (فتحی، هرمنوتیک فلسفی یا فلسفه هرمنوتیکی (درآمدی بر هرمنوتیک هایدگر)، ۱۳۸۷)؛ پس با متن نیز همواره با فهمی از پیش برخورد می کنیم و هدف تفسیر متن، آشکار ساختن پیش فهمی است که ما پیشتر درباره فهم داریم. در نظر هایدگر، بودن در جهان همراه با پیش فرضهایی است که فهم را ممکن می کند که سرشار و مملو از فهمی نخستین است که هایدگر آن را به کل وجود حاضر و ساحات این می کند که سرشار و مملو از فهمی نخستین است که هایدگر آن را به کل وجود حاضر و ساحات این خود را از یک پیش داشت، پیش دید و یک پیش دریافت به دست می آورد ( Connoly and Keutner, Hermeneutics versus science? ۱۹۸۸٬۱۹۱). «معنا»

درواقع، تفسیر یک متن ادبی تجربه زیسته سوژه است که آن را به تصویر کشیده، نه تجربه حالات ذهنی و نیات خاص او (Thiselton, Hermeneutics: An Introduction,۲۰۰۹٬٤۳)؛ بلکه به این نحو، دایره امکانهای هستی مندانه خویش را بسط داده و بر غنای «هستی در جهان» خود می افزاید و به تعبیر گادامر، بر آیندهای جدیدی را دریافت و به توانایی خویش بهتر و بیشتر پی می برد و زوایای چندلایه و پنهان بیشتری را می شکافد.

در نظر گادامر فهم و هرمنوتیک به نحو دیالکتیک میان پرسش و پاسخ جان می گیرد (Gadamer, Truth and Method, ۲۰۰ ۱۲۱٤) و ظهور می یابد، یک نوع گشودگی به جهان جدیدی از درکی متمایز که همواره افقی باز را پیش روی نهاده و از دیالوگ دیالکتیکی و امتزاج افق انسان و افق متن (Ricoeur, Hermeneutics and the Human Sciences, ۱۹۹۰٬۱۸۲) که هر دو زمان مند و هستند، در این سیلان هگلی افق ها، افق جدیدی سر برمی آورد و پیش فرض های زمان مند و مکان مندی که از فهم انفکاک ناپذیرند و این ها همه سر از نسبیت گرایی درمی آورد؛ پس ارتباطی دوسویه است و متن نیز مفسر را به پرسش می گیرد. در این تقابل تصحیح یا تعدیل می کند



دو فصلنامه علمی قرآنپژوهی خاورشناسان، سال شانزدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان۱۴۰۰، ص: ۱۲۰–۱۲۷ بررسی هرمنوتیک فلسفی مستشرقمداران محمدعلی رضایی اصفهانی عباس کریمی

(Gadamer, Truth and Method, ۲۰۰۲٬۲۲۲)؛ چراکه متن در یک جریان زنده اندیشه سنتی یا اجتماعی مبتنے بر پیش فرض ها و الزاماتی است که به طور مستمر باب تفسیر گشوده است (Ricoeur, Hermeneutics and the Human Sciences, 199۰٬۱۷۸).

وجود مؤلفههایی همچون همراهی همیشگی تفسیر با فهم متن، ابتنای فهم بر پیشفهم و پیشدانسته، وجود دور هرمنوتیکی در فهم، ماهیت دیالکتیکی و گفتگویی فهم، منطق پرسش و پاسخ در فرایند گفتگو، نشأت گرفتن پرسشها و پاسخها از افق هرمنوتیکی و هدایت شدن سؤال و درنتیجه، فهم توسط افق هرمنوتیکی که شامل پیشداوریها، علائق و انتظارات مفسر است؛ همه از بن مایهها و عناصر اصلی هرمنوتیک فلسفی، به ویژه هانس گئورگ گادامر محسوب می شود (وال و ورنو، نگاهی به پدیدارشناسی و فلسفههای هست بودن، ۱۳۷۲: ۲٦۱). گادامر به همین جهت، مفهوم افق را پیش می نهد، مفهومی که از هوسرل و سنت پدیدارشناسی اخذ شده است.

مراد او از افق هرمنوتیکی، زاویه نگرشی است که امکان نگرش را محدود می سازد، البته باید توجه داشت که افق هرمنوتیک ایستا و مونادی نیست، بلکه چیزی است که ما به درون آن می رویم و خود با ما حرکت می کند، (هولاب، ۱۳۷۸ - ۹۰) وقتی با متن مواجه می شویم وارد گفتگوی باز و آزادی با متن می شویم که در آن پرسش و پاسخها و گفت و شنودها در قالب دور هرمنوتیکی به فهم می انجامد (Gadamer, Truth and Method, ۲۰۰۲۳۷۸)؛ به گفته گروندین فهم، ارتباط به خود دادن و جستجوی پاسخ به خویشتن است و پرسش ها ناشی از موقعیت هرمنوتیکی ما هستند (grondin, ntroduction to philosophical, hermeneutics, ۱۹۹٤٬۱۱۷)؛ فهم فرایند و نه یک عمل و یک واقعه ای است از من و متن و لذا روش جایگاهی ندارد.

گادامر برخلاف هگل، «فهم» را خلق مجدد و بازسازی چیزی که درگذشته تولید شده است تلقی نمی کند بلکه مهمل بودن و امکانناپذیری بازسازی متن را اعلام می دارد (پالمر، علم هرمنوتیک، ۱۳۷۷: ۲۰۱). کافی است که بگوییم ما به طریقی متفاوت می فهمیم البته اگر از اساس چیزی بفهمیم و نه برتر از (Gadamer, Truth and Method, ۲۰۰۳٬۲۹۷) ما همواره اثری را متفاوت از دیگران می فهمیم و نه برتر از آنها (Gadamer, Truth and Method, ۲۰۰۳٬۲۹۲) اینکه چرا نمی توان با هرمنوتیک فلسفی توافق همدلانه ای در سنت اسلامی داشته باشیم؟ عمدتاً ناشی از این است که هرمنوتیک متضمن برداشت نسبی انگارانه و نیهیلیستی و پست مدرنیستی از حقیقت است که درواقع بر معیار معینی استوار نیست و چنانکه هرش نیز متذکر شده بود، البته گادامر خاطرنشان می کند که «نفس هرمنوتیک همانا اذعان به



این است که شاید حق با دیگری باشد.» (Gadamer, Truth and Method, ۲۰۰۲٬۱۰۷). ازنظر گادامر، دیالوگ به معنای تلاش برای برنده شدن و مغلوب کردن دیگری یا درک سو بژکتیو از دیگری نیست، بلکه در دیالوگ، هر دو طرف خود را در مسیر رسیدن به توافق راجع به خود موضوع قرار می دهند. گادامر می گوید: «با هرمنوتیک، من این توانمندی را در می یابم که به دیگری چنان گوش فرا دهم که گویی حق با اوست.» (grondin, ntroduction to philosophical, hermeneutics, ۱۹۹٤٬۲۰۰).

نسبیت گرایی در فهم دیالکتیکی گادامر امری بدیهی به نظر می رسد؛ اما گادامر با اذعان به اینکه او یک رئالیست منظر گراست، می خواهد از آن بگریزد، چنانکه «هاورز» آن را فهم واقعیت از منظری خاص و در شرایط خاص می داند (dostal, the experience of truth for godamer and hiedegger, ۱۹۹٤٬۱۹۶ یا البته شاید بتوان با تلقی که گروندن از هر منوتیک گادامر ارائه می دهد این مشکل را حل کرد چراکه گروندن چندین بار در فصول مختلف بر خصلت حقیقت جویی هر منوتیک و روی گردانی از نسبیت گرایی و سو بژکتیویسم تأکید می کند. جالب اینجاست که گروندن با ساده ترین نقدها به مصاف نسبیت گرایی و سو بژکتیویسم تأکید می کند. جالب اینجاست که گروندن با ساده ترین نقدها به می انجامید» (grondin, ntroduction to philosophical, hermeneutics, ۱۹۹۶٬۱۱۸) یا «[حال که هر نظریه ای مارسی) پایتخت فرانسه است، یک واقعیت است و نه یک تفسیر.» (grondin, ntroduction to philosophical, است و نه یک تفسیر.» (الفار، ۱۲۲) یا «این که هر نظریه است؟» به نو به ی خود حقیقی است] چرا باید بپذیریم که نظریهی پست مدرن حقیقی تر از سایر نظریات است؟» مقابله کرد و این مسئله اهمیت آن را در شرایط و فضای ما و خوانش سنت اسلامی دو چندان می کند.

با توجه به آنچه بیان شد، روشن می شود که هر منوتیک فلسفی دارای مبانی از قبیل؛ تأثیر یا شرط وجودی ذهنیت یا سوبژکتیو در حصول فهم، امکانناپذیری درک عینی متن و مبتنی بودن آن بر پیش فرضهای مفسر، بی پایان بودن فرایند فهم و درنتیجه تکثر قرانات مختلف از یک متن، نسبی بودن فهم (البته برخلاف تفسیر گروندن)، نادیده گرفتن سهم و مراد مؤلف و عدم پایبندی به روش است که ایرادات آن از قبیل خودانکاری، ذهن گروی و نسبی گروی با تفاسیر مختلفی که ارائه شده است همچنان قابل دفاع نیست.

# ب. مستشرقمداران

مستشرقان رویکردی به کتاب مقدس دارند که در آن کتب مقدس، نوشته آبا مسیحی است و درواقع



دو فصلنامه علمی قرآنپژوهی خاورشناسان، سال شانزدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان۱۶۰، ص: ۲۰۰–۱۲۷ بررسی هرمنوتیک فلسفی مستشرقمداران محمدعلی رضایی اصفهانی عباس کریمی

بشری، تاریخ مند، تفسیری و قابل تأویلات معاصرتی است (رضایی اصفهانی، منطق تفسیر (۴)، ۱۳۹۶)، درحالی که قرآن در سنت اسلامی و اندیشه عالمان مسلمان، همه کلمات و حروفش از جانب خدای متعال است که حتی خود پیامبر اسلام ۵ نیز حق تصرفی در جهت کم یا زیاد کردن آیات ندارند. مبانی مستشرقان از قبیل؛ عدم وحیانیت قرآن و بشری بودن آن (پیامبر مؤلف قرآن)، اقتباس قرآن، نظریه نبوغ پیامبر ۵، عدم امکان رابطه میان ملأ اعلی و ماده شفلی، تأثیر پذیری قرآن از محیط و فرهنگ زمانه باعث شده است که آنها با همان رویکردی که به مسیحیت یا یهودیت می نگرند، نسبت به دین اسلام نیز روا بدارند و مستشرق مدارانی که غالباً یا در سنت غربی تحصیلات آکادمیک را گذراندهاند و یا همواره در فضای فکری و اندیشه فلسفه غربی تفکر خویش را بسط دادهاند، همان مسیر را دنبال کنند؛ چراکه معیار و مدار مستشرقان، نقطه پرگار وجود و ماهیت اندیشه آنهاست. مستشرق مدارانی که نسبت به اسلاب ناب ناآگاه بوده و پیش فرض های ناسازگار را دخیل داشته و نگاه عهدینی را برگرفته و ساحات دین مقدس اسلام را با نگاه بشری و غربی و روشهای عقیم و جدید مطالعاتی مستشرق مدارانی از ساحات دین مقدس اسلام را با نگاه مشکران معاصر قرآنی، ۱۳۹۸: ۱۲۲)؛ مستشرق مدارانی از قبیل سروش، شبستری، ابوزید، فضل الرحمان متأثر از هرمنوتیک فلسفی هستند که نظریات آنها به شرح ذیل بررسی می شود.

## ۱. سروش

سروش که از ساحت اندیشه صدرایی می آغازد و کتاب «نهاد ناآرام جهان» را می نگارد، مدتی بعد، ره اندیشه به سوی غرب کج کرده، از پویر آبشخور می شود و از کانت تأثیر می پذیرد. وی از سال ۱۳۲۷ با کنار گذاشتن فلسفه علم، پای به عرصه هر منوتیک و معرفت شناسی معارف دینی می گذارد و از خرمن گادامر و شلایر ماخر خوشه می چیند و اثر «قبض و بسط تئوریک شریعت» را تدوین می کند و با رویکرد گادامری که سر از نسبی گرایی در می آورد، معرفت دینی را نظام مند می کند و به ناچار با نسبیت معرفت دینی، نسبیت دین را نیز نشانه می گیرد؛ و «بسط تجربه نبوی» را تألیف و به مقوله هایی چون ذاتی و عرضی در ادیان، دین اقلی و اکثری، خاتمیت پیامبر و غیره می پردازد. شالوده های هرمنوتیکی را می توان در آثار سروش از قبیل «دین فربه تر از ایدئولوژی»، «بسط تجربه نبوی» و «قرائت های مختلف از دین» پی گرفت.

سروش بازسازی معرفت دینی را در تاریخ امری مستمر میداند و از آن استنباط میکند که مفسران قرآن سعی بر پیراستن ساحت کتاب قدسی از اندیشه های بیرونی داشته اند؛ اما به این حقیقت واقف



گشته که چنین امری اجتنابناپذیر است؛ بهبیان دیگر، این اجتناب ناپذیری در مقام و ساحت عمل، محصول و برآورده آن اجتناب ناپذیری در مقام معرفت است. سروش معتقد است: وحی امری صامت و پدیده ای الهی است؛ اما تفسیر آن، این جهانی و بشری است (سروش و نراقی، تفسیر متین متن، ۱۳۷۸: ۹).

ازاین رو هر منوتیک فلسفی در اندیشه سروش اهمیت پیدا کرده و مباحثی چون فرایند تفسیر متون وحیانی، تکثر معنایی متون و اینکه فهم در افق پیش فرض هاست، تبلور می یابد و بر آن چیزی مبتنی است که هایدگر در هستی و زمان برساخته است؛ یعنی تفسیر همواره در پیش فهم ها، پیش داشتها و پیش دریافت مفسر ریشه دارد (واعظی، علامه طباطبائی، سروش و مجتهد شبستری: گفتمان نوین هر منوتیکی و تعین و تکثر معنایی قرآن، ۱۳۹۷: ۵۱). سروش در «قبض و بسط تنوریک شریعت» این فرضیه را تنقیح می کند که تفسیر متون و نصوص دینی و فهم آن ها مبتنی بر پیش دانسته های عالمان است که است. در نظر او آنچه پروسه تفسیر را به پیش می برد و مفسران تأثیر می پذیرند، پیش فهم هایی است که از فهم عرفی منتج شده اند، در حالی که مفسران قرآن بر این اذعان دارند که به گوهر درونی متن پی برده و معنای اصیل را دریافته اند (سروش، قبض و بسط تئوریک شریعت، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸).

سروش معتقد است، با این پیش فهم ها، تفاسیر از وحی می توانند ظنی، نسبی و وابسته به موقعیت فرهنگی و تاریخی باشند (سروش و نراقی، تفسیر متین متن، ۱۳۷٦: ۲). وی معانی قرآن را از خدا و الفاظ را از پیامبر 9 دانسته و نتیجه می گیرد، قرآن، تألیف پیامبر 9 و تجربهای شاعرانه و عارفانه است (رضایی اصفهانی، دیدگاه متفکران معاصر قرآنی، ۱۳۹۸: ۱۱۷). ساختار و الفاظ و عبارات قرآن در اندیشه سروش چیزی شبیه اندیشههای مستشرقانی چون «گیپ» و «گلدزیهر» است که قرآن را تراوشهای ذهنی پیامبر 9 می دانند (زمانی، مستشرقان و قرآن، ۱۳۸۸: ۱۲۹). البته او تلاش می کند تا با تحلیل های هرمنوتیکی و تاریخی اش ساحت الوهیت و جاودانگی کلام الهی را از خدشه مبرا دارد؛ اما نمی تواند ناسازگاری های معرفتی را بپوشاند و باید اذعان کرد، در تمایز میان وحی و تفسیر آن، راه برون نمی تواند ناسازگاری های معرفتی را بپوشاند و در جای دیگری تأکید می کند، امکان وصول به خواست و مراد خداوند به صورت مستقیم امکان پذیر نیست (سروش، قبض و بسط تئوریک شریعت، ۱۳۸۸: ۱۸۰).

سروش دین را مجموعهای از تفاسیر و فهم متون وحیانی را سیال میداند و در تشابه هرمنوتیک، سخن وحیانی را حاصل گونهای دیالوگ میان تجربهای که بهصورت درونی است و تجربههای بیرونی و



دو فصلنامه علمی قرآنپژوهی خاورشناسان، سال شانزدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان۱۴۰۰، ص: ۲۰۰–۲۲۷ بررسی هرمنوتیک فلسفی مستشرقمداران محمدعلی رضایی اصفهانی عباس کریمی

زیستی او که در فضای زمانه با آنها نسبت برقرار کرده است؛ یعنی از نوع بده بستانی میان تجربه سلوک، معنوی و عارفانه ای، همچون الهام، مراقبه و معراج از سویی و از سوی دیگر، اتفاقات و حوادث در سالهای نبوت پیامبر ۹، مثل کنشهای نظامی، بنیان ساختن مدینه و تأسیس نظام سیاسی و اقتصادی. سروش تجربه دینی این تجربیات را موازی با بسط تکاملی دانسته؛ اما بُعد الهی کلام وحیانی را از بُعد انسانی آن متمایز در نظر می گیرید (سروش، بسط تجربه نبوی، ۱۳۷۹: ۱۲).

سروش به جای تبیین از یک فهم هر منوتیکی کارآمد، عمدتاً در تلاش است تا مخاطبان خود را به شرکت در یک درک زیباشناختی از بعضی اشعار صوفیانه رهنمون سازد و از این طریق مدعای خود را ترویج نماید؛ و حتی بی نهایت فهم و تفسیر نظری از کلام خداوند را ازلحاظ نظری ممکن می داند، هرچند در ساحت عمل، امکانهای تفسیری محدود هستند (همان: ۸)؛ و تاریخ تفسیر متن را مملو از فهمهای متفاوت هم تراز می داند و این بستر طبیعی فهم متن است که آیات متشابه را ناشی می شود (سروش و نراقی، تفسیر متن متن، ۱۳۷۲: ۷).

هرچند قبض و بسط تئوریک شریعت به عنوان یک نظریه معرفت دینی طرح شده است؛ اما کوچک ترین تئوری هرمنوتیکی درباره فهم و تفسیر متون دینی پیش نمی کشد، بلکه صرفاً در جهت واکاوی فهم و تفسیر متون قدسی، از برخی گزاره های فلسفی گادامر نشخوار می شود.

#### ۲.شىسترى

در خوانش اندیشه شبستری می توان به مواردی از قبیل؛ توقف فهم متن به تفسیر، توقف متن بر منطق پرسش و پاسخ، جستوجوی مراد جدی مؤلف، لزوم اجتناب از تبدیل کردن خطاب به یک ابژه، جستوجوی معنای متن در زمینه تاریخی خودش، ضرورت تنقیح پیشدانسته ها، تفکیک فهم معتبر از فهم نامعتبر دستیافت که همپوشانی نزدیکی با تلقی هر منوتیک فلسفی دارد؛ اما باوجوداین یک نوع ناسازگاری نیز در اندیشه شبستری به چشم می خورد که نمی تواند با برداشتهای هر منوتیکی فلسفی ارتباط همسویی داشته باشد. در اندیشه گادامر معنای متن فراتر از نیت و مراد مؤلف است؛ چراکه قصد مؤلف نه می تواند دایسره فهم مستن را به تناهی و تعین بکشاند مؤلف نه مصراد است و نه می تواند دایسره فهم مستن را به تناهی و تعین بکشاند

مؤلف خود یک مفسری است که حقیقت را به نظاره نشسته است و نظر او نه راجح است و نه هدف. پیش افکنی مفسر خویش را ناشی از افق هر منوتیکی که پای در سنت دارد و پیش فرض ها و علائق در آن دخیل هستند؛ در حالی که شبستری می نویسد: مفسران تنها نتایج و پاسخی را می توانند از



متن وحیانی دریافت کنند که انتظار دریافت آن را میکشند و درواقع مسیر پرسش با انتظار خاص مفسران هموار میگردد (مجتهد شبستری، کتاب و سنت (فرآیند تفسیر وحی)، ۱۳۸۰: ۲۶).

سویه کاربردی که جزء ذاتی فهم در تفسیر تلقی می شود، مانع قصدگرایی است. این عنصر که فهم از نوع عمل تولیدی است و نه اینکه آن را از سنخ بازسازی اندیشه مؤلف در نظر بداریم. چنانکه «هرش» و «هابرماس» در مقام انتقاد برمی آیند، در اندیشه هرمنوتهای فلسفی اساساً معیاری برای تمایز میان معنای معتبر از نامعتبر وجود ندارد؛ اما این مقوله در دیدگاه شبستری تا حدود زیادی متمایز به نظر می رسد. حتی در اندیشه شبستری با داوری پیش فرضها امکان تفکیک تفسیر معتبر از نامعتبر وجود دارد، درحالی که چنین تمایزی در هرمنوتیک فلسفی ناممکن است و مفسر نمی تواند به پالایش پیشداوری های خویش دست یازیده و تفکیک نماید؛ چراکه اساساً سنت به تمامه بر او سیطره دارد و حتی پیش فرضهای او را احاطه نموده است (پالمر، علم هرمنوتیک، ۱۳۷۷: ۲۰۲). ازاین رو زمانی که مفسر داوری پیش معناها را نمی تواند انجام دهد، به طور طبیعی قادر به تمایز نهادن میان فهم معتبر از غیر معتبر نیست و این مسئلهای است که «هابر ماس» نیز آن را هدف انتقاد قرار می دهد (هابر ماس، نقد حوزه عمومی، ۱۹۸۸: ۱۲۹). ازاین رو از آنجاکه همواره در وضعیت هرمنوتیکی خویش قرار داریم، نقد حوزه عمومی، ۱۹۸۸: ۱۲۹). ازاین رو از آنجاکه همواره در وضعیت هرمنوتیکی خویش قرار داریم، نقد حوزه عمومی، ۱۹۸۸: ۱۲۹).

با این تفاسیر بدیهی به نظر می رسد که یک نوع سردرگمی میان هرمنوتیک و امر ثالثی در شبستری ظهور پیدا می کند که اساساً نه می تواند به نحو مستقل و نظریه جدید سر بر آورد و نه به اصول هرمنوتیکی یای بند باشد.

در اندیشه شبستری گاهی گرایش به هرمنوتیک رمانیتک نیز به چشم می خورد و از سویی می بینید، راه برای تفسیر هرمنوتیکی فلسفی باز گذاشته می شود. در برخی آثارش از معنایی نهایی و پنهان در متون و حیانی سخن دارد و از دیگر سو امکان برداشتهای تفسیری متعدد و قابل اطمینان از قرآن را می پذیرد.

شبستری، کلام وحیانی را در افق «پیشفهم» نهاده و نقطه ثقل اندیشهاش را بر آن بنا می نهد. در کتاب «هرمنوتیک، کتاب و سنت» بر این نظر است که همواره تفسیر عالمان از وحی در اسلام مبتنی بر پیشفهمها و انتظارات خویش از کتاب و سنت بوده است (مجتهد شبستری، کتاب و سنت (فرآیند تفسیر وحی)، ۱۳۸۵: ۷)؛ و معتقد است که تفاوتها بر اساس پیشفهمها رقم زده شدهاند. در اندیشه شبستری، زمانی که در ساحت متن قدسی منزل گرفته می شود، نباید به طور جزم گرایانه دیالوگ را



دو فصلنامه علمی قرآنپژوهی خاورشناسان، سال شانزدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان۱۴۰۰، ص: ۱۲۰–۱۲۷ بررسی هرمنوتیک فلسفی مستشرقمداران محمدعلی رضایی اصفهانی عباس کریمی

متوقف کرد، بلکه باید در انتظار این شد که کتاب و سنت پی دانستههای ما را تأیید یا رد نمایند، یا ذهنیات ما را دگرگون سازند.

او فرآیند تفسیر را «کنار زدن» می داند، به این معنا که ابهام معنایی پیشین متن را که قطعاً مربوط به متن است، زدوده شود، در اینجا شبستری متعین نمی کند که معنای متن دقیقاً چیست، بلکه تنها دو گرایش برجسته درباره چیستی متن را بازگو می کند (همان: ۷) گرایش نخست، نگرش «شلایر ماخر» و «هرش» که بر اساس آن معنای متن ارتباطی ناگسستنی با قصدیت مؤلف دارد، نخستین گرایش، نگرشی است که بیش از همه به نام «شلایر ماخر» و «هرش» گره خورده است و بر پایه آن معنای متن با قصدیت مؤلف پیوند دارد.

فهم درواقع همان درک نیت مؤلف و دستیابی به ساحت اندیشه ذهنی اوست. از طرفی شبستری اشاره به هر منوتیک فلسفی گادامر دارد. او با این بیان که معنای متن از منظر «گادامر» مستقل از خواننده و مؤلف است، تصویری ناقص از ساختار هر منوتیکی «گادامر» ارائه می دهد که نمی تواند چندان با اندیشه هر منوتیکی او سازگار باشد (مجتهد شبستری، کتاب و سنت (فرآیند تفسیر وحی)، همها: ۲۰۹)؛ چراکه معنای متن در «گادامر» واقعهای است که از امتزاج افق هر منوتیکی خواننده و افق هر منوتیکی متن حاصل می شود.

#### ٣. نصر حامد ابوزيد

ابوزید که در تقابل با سلفی گری برمی خیزد و ندای بازسازی اندیشه دینی را سر می دهد، در پی تفسیر سکولار از دین برمی آید تا بتواند معاصرت دین را تثبیت نماید و ساحات فکری متمایزی را برمی گزیند که نمی توان نسبت به معارف قدسی و اصیل کتاب مقدس اسلام با آن همدلی نمود. در این مسیر بر آبشار جذاب پژوهش غربی تن می دهد و از «هگل»، «گادامر» و «هابرماس» و «سوسور» تأثیر می پذیرد و به مکاتب اومانیسم، پوزیتویسم، سکولاریسم و حتی به مارکسیسم و از نوع آلتوسری گرایش پیدا می کند و تلاش می کند تا دین را از جزم پیشین برهد و به نظر خویش، هرمنوتیک تفسیر برین ارائه دهد. در قرائت متن، افق تاریخی را دخیل می داند و معنا را در بند هرمنوتیک زمانه و مکانه گره می زند و آن را ارتباط وحی با واقع می خواند. از آنجاکه متن امری تاریخی است، لذا وصول به حقیقت قرآن با صبغه بشری بودن و زبان مند شمردن آن، امکان پذیر است و نه تلقی قدسی و متافیز یکی متن که امری ارتجاعی و سنتی است و در جهت فراموشی هستی اصیل قرآن به شمار می آید. در فهم متن که امری ارتجاعی و سنتی است و در جهت فراموشی هستی اصیل قرآن به شمار می آید. در فهم این محصول تاریخی زبان مند، نمی توان تاریخیت مفاهیم را نادیده انگاشت و صرف تأویلات



متافیزیکی را اعتبار نهاد؛ چراکه اولاً تنها در بستر «گیرنده پیام» یا «پیامبر» و نه «فرستنده» یا «خداوند» درک حقیقت قدسی آن قابل پژوهش است و ثانیاً در بستر «گیرنده» و نظام زبانی حاکم که معنا فراچنگ می آید. ابوزید با تفکیک میان «معنا» و «مغزی» به برداشت «هرش» در تفکیک میان معنای لفظی و معنا نسبت نزدیک می شود.

ابوزید در تلاش برای آشتی میان انواع هرمنوتیک «روشی ـ فلسفی ـ انتقادی» و به کار بستن همه آنها در یکجا به آشفتگی و ناسازگاری در آراء منتهی می شود؛ چراکه این سه نحله هرمنوتیکی نمی توانند با یکدیگر سازگاری داشته و تضاد میان آنها را رفع نمود. ازاین جهت خواننده آثار ابوزید، از کثرت گرایی و نسبیت گرایی که در فهم به سوی قضاوت سوق داده می شود و لزوماً نمی تواند خود را برهد و بر انتخاب تأویل های درست و نادرست قدرت یابد.

در میان سه قسم اصلی قصدگرایی؛ یعنی مؤلف محوری، متن محوری و مفسر محوری، ابوزید مفسر محوری، ارزید مفسر محوری را ترجیح می دهد و دیدگاهش قرابت خاصی با هر منوتیک فلسفی «گادامر» پیدا می کند. در نظر ابوزید متن از نخستین زمان نزول و در آمدن به بیان پیامبر  $\theta$  از ساحت قدسی و متن الهی خارج شده و در ظرف و متن بشری بستر می گیرد؛ زیرا از تنزیل به تأویل می رسد و درک پیامبرانه متن درواقع آغازی بر حرکت متن در همراهی با عقل بشر است.

بدین نحو رویکرد گفتمان دینی در رابطه با هماهنگی و نسبت فهم پیامبر  $\theta$  با دلالت اصیل و ذاتی متن نادیده گرفته می شود و چنانچه اگر کسی درصدد تطابق بر آید، منجر به نوعی شرک در تط ابق امر مطلق و نسبی یا ثابت و متغیر می شود.

این امر، موجب تلقی خداانگارانه از پیامبر، یا قدسی شمردن او تا درجه کتمان حقیقت وجودی اش و نادیده گرفتن نبوتش است. ابوزید نزول را مماس با بشری بودن می گیرد تا خواسته خویش مبنی بر نفی فهم متن به معنای رسیدن به قصد مؤلف و اثبات اینکه فهم نزد او چیزی جز تأویل نیست را محقق نماید . با توجه بر اصرار ابوزید بر انتفاء غرض صاحب متن و گشوده گذاشتن آن در افق مفسر، جای هیچ تردیدی نیست که ابوزید هر منوتیک فلسفی را پذیرفته و در مقام سنجش و تطبیق آن بر کلام وحیانی در ضمن قرائت متن دینی دارد. در نظر ابوزید فهم پیامبر  $\theta$  مثل سایر انسانها، فهمی انسانی است. ازاین رو مفسران متن می تواند برداشتی از آن ارائه دهند که با برداشت پیامبر  $\theta$  متفاوت باشد. به عبارت هر منوتیکی، پیامبر  $\theta$  یکی از خوانندگان و مفسران متن است که می تواند برداشتی داشته باشد که هیچ رجحانی بر دیگر فهم ها ندارد.



دو فصلنامه علمی قرآنپژوهی خاورشناسان، سال شانزدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان۱۶۰، ص: ۲۰۰–۱۲۷ بررسی هرمنوتیک فلسفی مستشرقمداران محمدعلی رضایی اصفهانی عباس کریمی

فهم متن از زمان نزول، بشری گردید؛ زیرا از تنزیل به تأویل رفت و اولین دیـالوگ و دادوسـتد مـتن الهی با عقل انسانی تحقق یافت (ابوزید، معنای نص، ۲۰۰۸: ۶۱).

به طور کل پروژه پژوهشی ابوزید در جهت بازسازی معاصرت دین را نمی توان موفق تلقی نمود؛ چراکه او در ارتباط دادن موجه معنای «ثابت» و «متغیر» فرومی افتد و در افق گشوده، معنای نهایی متن را به تعارض می رساند و میان ذهنیت و عینیت و باور به نسبی بودن فهم و داوری پذیری تأویل های گوناگون و همچنین میان پذیرش کثرت گرایی در فهم و تمایز میان تأویل درست از نادرست نمی تواند جمع کند و دچار آشفتگی اندیشه می شود که تناقضات آشکار فکری را برای خویش به ارمغان می آورد.

# ٤.فضل الرحمن

فضل الرحمن از هرمنوتیتستهای اسلامی که در امر قرآنپژوهی، قبله از سنت اسلامی بهسوی گرایشهای معرفت شناختی و روش شناختی مستشرقان کج کرده است. او در پاکستان، کانادا، آمریکا و انگلستان به تحصیل و تدریس پرداخته و سپس مدت هشت سال در دانشگاه دورهام درباره تفکر فلسفی اسلام به تحقیق نشسته است و بعدها به عنوان دانشیار در موسسه مطالعات اسلامی مک گیل کانادا منصوب می شود. فضل الرحمن از طرف سنتی ها همواره موردانتقاد و حتی تهدید به مرگ شده و به همین دلیل به آمریکا مهاجرت و استادی اندیشه اسلامی دانشگاه شیکاگو را بر عهده می گیرد. بنا بر نظر «فرید اسحاق» تفکر اصلاح گریانهاش او را نخستین اندیشمند مدرن و اصلاح گرا قرار می دهد که خاستگاه قرآن را به بافت و تفسیر می آمیزد و افقی باز در امر قرآنپژوهی در نظر می گیرد. چنانچه بعد از و مدرنیستها به ویژه شاگردش «نور خالص مجید» و «امینه و دود» بحثهای چالش برانگیز او را ادامه می دهند.

گام نخست نوسازی روش شناسانه را در نقد تاریخی می داند. در نظر او نزول و حی و سیره عملی پیامبر ۹ هرگز از مقتضیات تاریخی جدا نبوده و از طرفی صرفاً برای همان زمان نیز تعین نداشته است. فضل الرحمن ساحت اندیشه اصلاح گرایانه خویش را نه تنها به بازنگری در امر تعلیم و تربیت، جایگاه زنان و مسائل سیاسی و اجتماعی محدود نکرده، بلکه آن را به تفکر درباره انسان، خدا و آزادی تسری می دهد؛ و فلسفه نزول قرآن را ایجاد جامعهای عدالت محور می داند و از قبیل مستشرقان، اصلاح گری پیامبر را ارج می نهد و اهداف اسلامی را در گروه بُعد اجتماعی، سیاسی و اقتصادی می داند. کتاب «مضامین اصلی قرآن» او یک نوع تفسیر موضوعی است که ترکیب موضوعات آن هم یک ترتیب تاریخی نیست، بلکه ترکیبی منطقی است که دریافت من ه ناب قرآن را صرفاً از راه تفسیر موضوعی



مے داند.

فضل الرحمن پروژه فکری خویش را درواقع تنقیح روش تفسیری قرآن می داند. روش تفسیری هران می داند. روش تفسیری هرمنویتکی فضل الرحمن دومرحله ای است که درواقع مهمترین راهکار وی برای اصلاح روش شناسانه است. در هرمنویتک دومرحله ای، در مرحله نخست از زمان و وضعیت حاضر به زمان نزول قرآن رجوع می کنیم و سپس به زمان کنونی بازمی گردیم. این مرحله خود مبتنی بر دو گام است؛ گام نخست اینکه معنا هر آیه در شرایط تاریخی یا مسئله ای که آیه یادشده پاسخی به آن بوده است، فهم می شود. ازاین رو در و هله نخست قرآن همچون یک کل درک می شود که در دل آن، پاسخهای معینی برای اهداف خاص وجود دارد؛ اهداف اخلاقی – اجتماعی عامی که در پرتو بافت اجتماعی تاریخی و منطق عقلانی قابل استنباط است. همین گام اول – یعنی فهم آیه معین – خود گام دوم را به همراه دارد و درگذر از این حرکت، مضمون تعالیم قرآنی تعمیم داده می شود. در حرکت دوم، آنچه از تعمیم خصوصیات قرآن برای دستیابی به مبانی و ارزشها و غایات به دست آمده بود، با ساختار زندگی کنونی تطبیق می گردد، به این معنا که پیام عام قرآن باید در چهارچوب اجتماعی تاریخی امروزی متبلور و نمایان می شود، باید تأکید کرد که این امر نیازمند بررسی دقیق شرایط کنونی و تحلیل عناصر تشکیل دهنده آن می شود، باید تأکید کرد که این امر نیازمند بررسی دقیق شرایط کنونی و تحلیل عناصر تشکیل دهنده آن است، به طوری که بت وانیم ارزش های قرآنی را به صورت استوار و نو در جامعه اجرا نماییم است، به طوری که بت وانیم ارزشهای قرآنی را به صورت استوار و نو در جامعه اجرا نماییم

چهارچوب این نظریه برگرفته از دور هرمنوتیکی است که در کسانی چون «شلایر ماخر» اخذ شده است، هرچند خود «شلایر ماخر» ایده آن را به «فردریش آست» نسبت می داد و بعدها دور هرمنوتیکی در «دیلتای»، «هایدگر»، «گادامر» و «ریکور» دچار تغییر و تحولاتی شد. این نظریه مبتنی بر پیش فرضی چون «درک عینی متن یا سنت مربوط به گذشته» که در هرمنوتیستهای کلاسیک چون «شلایر ماخر»، «دریزون» و «دیلتا» و نئوکلاسیکههایی چون «بتی» و «هرش» قابل رهگیری است؛ بنابراین مفسر امکان ارجاع به عصر نزول و فهم قرآن بر اساس عینیتی که در بستر آن فرهنگ رشد یافته است و پیدا کردن نسبتهایی که اسباب جاری شدن احکام الهی شدهاند را پیدا می کند، به این معنا که فهم عینی متن و مراد مؤلف امکان پذیر می شود و چنین برداشتی را می توان با دیدگاه تاریخ گرایی در سدههای نوزدهم و بیستم غرب تطابق دانست که می توان با مسائل معاصرتی و نوپدید سازشی همدلانه و اصولی داشت؛ به این معنا که با اصول کلی که در هر سنتی نهج یافته است و در سرتاسر تاریخ تقریر و تثبیت گشته است، بر آنها فرمول بندی ای مطابق و جامهای معاصر پوشانیده که با این روش، رویشی

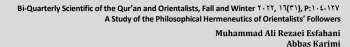


دو فصلنامه علمی قرآنپژوهی خاورشناسان، سال شانزدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان۱۴۰۰، ص: ۲۰۰–۲۲۷ بررسی هرمنوتیک فلسفی مستشرقمداران محمدعلی رضایی اصفهانی عباس کریمی

جدید سر زند و تضادها را حل کند، به این معنا که بنیادهای نخستین را استنتاج و ساختاری متناسب و تازه را پیشروی نهد. پیشفرض دیگر هرمنوتیکی فضل الرحمن «عینیت گرایی و اعتقاد به تعین معناست»؛ به این بیان که معنای متن امری تغییرناپذیر، ثابت و عینی است و برحسب سوبژکتیو مفسر و افق اندیشه و نگاه او تبدل نمی یابد؛ و لذا باب نسبیت گرایی که در هرمنوتیک فلسفی نهفته است، در اینجا بسته می شود.

اگرچه امکان بازخوانی و فهم عینی گذشته در هرمنوتیک فلسفی به چالش گرفته می شود، کسانی چون «شلایر ماخر»، «هارناک» و «بولتمان» با این استدلال که حقیقت وجودی بشر یکسان است، لذا چگونگی فهم نیز چنین خواهد بود؛ چراکه فهم را امری فطری تلقی می کنند. «گادامر» این فرضیه را نمی پذیرد و آن را به چالش می کشد. در کتاب «حقیقت و روش»، بی توجهی به تأثیر زمانها و فرهنگهای مختلف را در پروسه فهم از اشکالات بنیادین آن می دانند. از نگاه «گادامر» تحلیل روان شناسانه در درک و فهم متن و صرف توجه به اشتراک فطری بشر نمی تواند کافی باشد، بلکه باید در فهم متون به اهمیت زیست فرهنگی مفسر یا خواننده در پروسه فهم اذعان نمود. در نظر «گادامر» امکان فهم عینی متن درک مراد مؤلف امکان پذیر نیست؛ چراکه به طور اساسی رهایی از پیش فرض ها میسر نیست (Gadamer, Acotaciones Hermeneuticas, Estructuras y Procesos ۱۹۷۲۲٤٥).

فضل الرحمن پذیرش این دیدگاه را موجب انسداد درک عینی از قرآن \_ چنانکه که در صدر اسلام دریافت شده است \_ میداند او به نظر «امیلو بتی» در باب تفسیر و اینکه در نگاه او تفسیر چرخه معکوس در پروسه تألیف است، اشاره میکند. در نظر «بتی»، بازگشت به ذهن مؤلف جهت درک متن از طریق متن ضروری است و متن را باید به عنوان جزیی از یک کل نظام مند از ذهن مؤلف و نه به صورت یک پدیده منقطع فهم نمود. این روش، احیاء متن در ذهن مفسر است، به همان شکلی که در ذهن مؤلف بوده است. با این تفاسیر، او قبول دارد که نمی تواند، نظر همدلانهای با «گادامر» داشته باشد؛ چراکه با نادیده گرفتن زمینه ها، امکانی برای روش تفسیری او و روش های تفسیری دیگر در جهت فهم عینی متون تاریخی باقی نخواهد ماند. فضل الرحمن در جواب گادامر شرح می دهد: اساساً جهت فهم عینی متون تاریخی باقی نخواهد ماند. فضل الرحمن در جواب گادامر شرح می دهد: اساساً به گونه ای بنیادین و نافذ، فرهنگ خویش را در نور دیده و تأثیرگذار بوده است، به نحوی که برای نمونه، در سنت اسلامی با پیدایش غزالی، اندیشه و نگرش اسلامی دگرگون گشته و ساحت جدیدی پیش روی سنت اسلامی با پیدایش غزالی، اندیشه و نگرش اسلامی دگرگون گشته و ساحت جدیدی پیش روی نفاده شده است. او آگاهی از آنچه موردنقد و اثبات قرارگرفته را لازمه نقد و تحول در سنت دانسته و نهده شده است. او آگاهی از آنچه موردنقد و اثبات قرارگرفته را لازمه نقد و تحول در سنت دانسته و





به عبارت دیگر نقد سنت را نیازمند آگاهی نسبت به سنت قلمداد نموده است. ازاین رو پی می برد که فرو کاهش این آگاهی – به نحو گادامری – به یک امر آشفته در سیلان و جریان و حلقه زندگی تاریخاند، نمی تواند شرح و تبیین مناسبی برای این تأثیرات و دگرگونی های عظیم تلقی گردد. از دید وی ایجاد تحول در سنت، خود نشان گر فهم سنت و به عبارت دیگر امکان دست یابی به فهمی عینی از تاریخ و در موضوع مورد بحث \_ فهم قرآن \_ است. همه این مستشرق مداران از آنجایی که دچار ضعف و کاستی در تخصص قرآنی و حدیثی هستند، ظهور تفسیر به رأی در آثار آن ها، در برداشت از قرآن و سنت امری بدیهی به نظر می رسد و دچار افراط و انحراف شده اند (رضایی اصفهانی، دیدگاه متفکران معاصر قرآنی، ۱۳۹۸: ۱۲۲).

#### نتىحە

یک نوع هم زبانی و عمدتاً همدلی غیرقدسی و گاهاً نامعتبر میان مستشرقان و مستشرق مداران ظهور پیدا می کند که هر نوع ساحتهای دینی را تفسیر نزولی و بشری نموده و روشهای نامرتبط را به آن تسری می دهند. بااینکه هر منوتیک فلسفی در «خوانش معاصرتی متون بشری»، «پویایی آگاهی» و «هستی مندی فعالانه» می تواند جایگاه بی بدیلی ایفاء کند؛ اما در خوانش متون وحی نمی تواند گزارههای خویش را به نحو بنیادین و اصیل سازگار نماید؛ چراکه با «فاصله میان حقیقت و تأویل حقیقت»، «خویش را به نحو بنیادین و اصیل سازگار نماید؛ چراکه با «فاصله میان حقیقت و تأویل حقیقت» در تجربه هر منوتیکی، اساساً پروژه معرفتی مستشرق مداران را می توان عقیم و در جهت تقلیل آگاهانه متون وحیانی و در تیجه بی بنیادی تفکر دینی دانست. مستشرق مدارانی چون سروش، شبستری، ابوزید و فضل الرحمن، هرچند تلاش می کنند که بتوانند نسبتها را به نحو معتبری به کاربندند؛ اما در این امر دیار آشفتگی معرفتی و روشی در اندیشه شده و راه به جایی نمی برند. ازاین رو خوانش متون دینی به نحو هر منوتیک فلسفی چه توسط مستشرقان و چه مستشرق مداران نمی تواند اعتبار خویش را کسب نماید؛ اما در مقابل آن، هر مونیتک کلاسیک و روشی تا حدودی می تواند سازگاری خویش را اعلام بدارد و در جهت هویدایی و خوانش متون دینی اسلامی نسبتهای معتبری را برقرار نماید.



### منايع

- رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۴ش.
  - ۲. ابوزید، نصر حامد، معنای متن، ترجمه: مرتضی کریمی نیا، طرح نو، تهران: ۱۳۸۰ش.
- ۳. پالمر، ریچارد، علم هرمنوتیک، ترجمه: محمدسعید حنایی کاشانی، هرمس، تهران: ۱۳۷۷ش.
- حافظ، شمس الدین محمد، دیوان حافظ بر اساس نسخه قزوینی غنی و نسخه های سایه، تصحیح: منصور، جهانگیر، خانلری، نیساری، خلخالی و جلالی نائینی، انتشارات دیدار، تهران: ۱۳۹۸ش.
- ٥. رضایی اصفهانی، محمدعلی، منطق تفسیر (٤)، مباحث جدید دانش تفسیر (زبان قرآن، هرمنوتیک، فرهنگ زمانه)، مرکز بین المللی ترجمه و نشر المصطفی ۹، قم: چاپ سوم، ۱۳۹٤ش.
- ۲. رضایی اصفهانی، محمدعلی، دیدگاه متفکران معاصر قرآنی (جریانها و نظریهها)،
   انتشارات پژوهشگاه بین المللی المصطفی، قم: چاپ سوم، ۱۳۹۸ش.
  - ۷. زمانی، محمدحسن، مستشرقان و قرآن، مؤسسه بوستان کتاب، قم: چاپ سوم، ۱۳۸۸ش.
- ۸. سروش، عبدالکریم، بسط تجربه نبوی، موسسه فرهنگی صراط، تهران: چاپ سوم، ۱۳۷۹ش.
  - ٩. سروش، عبدالكريم، سنت و سكولاريسم، انتشارات صراط، تهران: چاپ پنجم، ١٣٨٨ش.
- ۱۰. سروش، عبدالکریم، قبض و بسط تنوریک شریعت: نظریه تکامل معرفت دینی، موسسه فرهنگی صراط، تهران: چاپ یازدهم، ۱۳۸۸ش.
- ۱۱. سروش، عبدالكريم، نراقى، احمد، «تفسير متين متن»، نشريه كيان، شماره ٣٨، ١٣٧٦ش.
- ۱۲. فتحی، علی، «هرمنوتیک فلسفی یا فلسفه هرمنوتیکی (درآمدی بر هرمنوتیک هایدگر)»، نشریه معرفت، شماره ۱۲۸، ۱۳۸۷ش.
- ۱۳. مجتهد شبستری، محمد، هرمنوتیک، کتاب و سنت (فرآیند تفسیر وحی)، انتشارات طرح نو، تهران، چاپ ششم، ۱۳۸۵ش.
  - ١٤. هابرماس، يورگن، نقد حوزه عمومي، ترجمه: حسين بشيريه، نشر ني، تهران: ١٣٧٥ش.

Abbas Karimi



- ۱۵. هولاب، رابرت، یورگن هابر ماس نقد در حوزه عمومی، ترجمه: حسین بشیریه، نشر نی، تهران: ۱۳۷۰ش.
- ۱۲. هیدگر و چرخش هرمنوتیکی، در؛ نیچه ... [و دیگران] هرمنوتیک مدرن، گزینه جستاری، ترجمه: بابک احمدی، مهرام مهاجر و محمد نبوی، نشر مرکز، تهران: چاپ ششم، ۱۳۸۱ش.
- ۱۷. واعظی، احمد، درآمدی بر هرمنوتیک، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، تهران: چاپ دوم، ۱۳۸۳ش.
- ۱۸. واعظی، اصغر، «علامه طباطبائی، سروش و مجتهد شبستری: گفتمان نوین هرمنوتیکی و تعین و تکثر معنایی قرآن»، نشریه معرفت، شماره ۵۲، ۱۳۹۷ش.
- 19. وال، ژان آنده؛ ورنو، روژه، نگاهی به پدیدارشناسی و فلسفههای هست بودن، انتشارات خوارزمی، تهران: چاپ سوم، ۱۳۹۲ش.
- ۲. واینسهایمر، جوئل، «هرمنوتیک فلسفی و نظریه ادبی»، ترجمه: مسعود علیا، انتشارات ققنوس، تهران: چاپ سوم، ۱۳۹۳ش.



#### **Resources:**

- N. Translation of the Quran, Rezaei Isfahani, Mohammad Ali et al., The first group translation of the Holy Quran, Qom: Dar al-Dhikr, Y...
- Y. Abu Zayd, Nasr Hamid, The Meaning of the Text, Translated by Morteza Kariminia, Tarh e Now, Tehran: Y...
- r. Connoly, JohnM.Keutner, Thomas, eds, Hermeneutics versus science? Three German views. Notre Dame, IN: Notre Dame Press, 19AA.
- E. Dallmayr,Fred,Hermeneutics and inter-cultural dialog: linking theory and practice,ethic and global politics,volum ۲, Pages ۲۳-۲۹, ۲۰۰۹.
- o. David A. Pailin, Groundwork of Philosophy of Religion, London: Epworth Press, p. ^9, \995.
- 7. dostal,Robert j:the experience of truth for godamer and hiedegger,bublished in, Hermeneutics and truth,edited by.brice.r,wachterhauser,northwestern university press evaston, 1995.
- v. Fathi, Ali, "Philosophical Hermeneutics or Hermeneutic Philosophy (Introduction to Heidegger's Hermeneutics)", Journal of Ma'refat, No. ۱۲۸, ۲۰۰۸.
- ۸. Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, Chicago: The University of Chicago Press,p. ۱۹۸٤.
- 9. Gadamer, Hans-Georg, Acotaciones Hermeneuticas, Estructuras y Procesos, Filosofía, 1977.
- Weinsheimer and Donald G. Mar, London & New York, Continuum Publishing Group, Y...7.Top of Form
- 11. Gander, Hans-Helmuth, Gadamer: the Universality of Hermeneutics', in The Routledge Companion to Hermeneutics, ed. Jeff Malpas and Hans-Helmuth Gander, Abingdon: Routledge, Y. 15.
- 17. grondin, Jean, ntroduction to philosophical, hermeneutics, yale university press, 1998.
- ۱۳. Habermas, Jürgen, Critique of the Public Sphere, Translated by Hossein Bashirieh, Ney Publishing, Tehran: ۱۹۹٦.



- Version and Sayeh's Versions, Edited by Mansour, Jahangir, Khanlari, Nisari, Khalkhali and Jalali Naeini, Didar Publications, Tehran: ۲۰۱۹.
- No. Hans Georg Gadamer, Truth and Method, second revised (New York, Continum, Y. "), p. Y7. Top of Form Bottom of Form
- Heidegger and Hermeneutic Rotation, in; Nietzsche ... (and Others) Modern Hermeneutics, Selected Texts, Translated by Babak Ahmadi, Mehram Mohajir and Muhammad Nabavi, Markaz Publishing, Tehran: 'th Edition, 'V'.
- vv. heidegger,m,being and time,trance,j,macquarrie,e,rabinson,London,p, \ \9.5, \ \9.6.
- 11. hirsch, validity in interpretation, new, haven: yale, university prss, 1970.
- 19. Hulab, Robert, Jürgen Habermas Criticism in the Public Sphere, Translated by Hossein Bashirieh, Ney Publishing, Tehran: 1997.
- Y... Malpas, Jeff, and Santiago Zabala (eds.), Consequences of Hermeneutics: Fifty Years After "Truth and Method", Evanston, Ill.: Northwestern University Press,
- YI. Mojtahid Shabistari, Muhammad, Hermeneutics, Quran and Sunnah (Revelation Interpretation Process), Tarh e Now Publications, Tehran, 7th Edition, YVV7.
- YY. Palmer, Richard, Hermeneutics, Translated by Muhammad Saeed Hanaei Kashani, Hermes, Tehran: ۱۹۹۸.
- rr. Rezaei Esfahani, Muhammad Ali, The Logic of Interpretation (\$\frac{1}{2}\$), New Topics in the Science of Interpretation (Quranic Language, Hermeneutics, Culture of the Time), International Center for Translation and Publication of Mustafa (PBUH), Oom: "rd Edition, "\.'\o."
- YE. Rezaei Esfahani, Muhammad Ali,, The Viewpoints of Contemporary Quranic Thinkers (Currents and Theories), Al-Mustafa International Research Institute Publications, Oom: "rd Edition, Y. 19
- Yo. Ricoeur, Paul, Hermeneutics and the Human Sciences, Trans. By John Thompson, Cambridge 1994.



- Ya. Soroush, Abdolkarim, Expansion of Prophetic Experience, Serat Cultural Institute, Tehran: "rd Edition, ".....
- vv. Soroush, Abdolkarim, Theoretical Expansion and Collapse of Shariah: Theory of Evolution of Religious Cognition, Serat Cultural Institute, Tehran: '1th Edition, '1....
- YA. Soroush, Abdolkarim, Sunnat and Secularism, Serat Publications, Tehran: oth Edition, Y...a.
- ۲۹. Soroush, Abdolkarim; Naraghi, Ahmad, "Correct Text Interpretation", Kian Magazine, No. ۳۸, ۱۹۹۷.
- Thiselton, Anthony C, Hermeneutics: An Introduction, Eerdmans press, ۲۰۰۹.
- ۳۱. Vaezi, Ahmad, Introduction to Hermeneutics, Institute of Islamic Culture and Thought, Tehran: ۲nd Edition, ۲۰۰۶.
- ry. Vaezi, Asghar, "Allama Tabatabai, Soroush and Mujtahid Shabistari: A New Hermeneutic Discourse and the Semantic Determination and Plurality of the Quran", Ma'aref Journal, No. 07, YOA.
- rr. Varga-Jani, Anna, Historicity and Religiosity in Heidegger's Interpretation of the Reality: With an Outlook to Adolf Reinach's Contribution to Heidegger's Phenomenological Conception, Human Studies volume ετ, τοτο.
- Ψ٤. Wall, Jean Ande; Verno, Rojeh, A Glimpse at Phenomenology and Philosophies of Existence, Kharazmi Publications, Tehran: "rd Edition, Υ· ١٣.
- ۳۰. Weinsheimer, Joel, "Philosophical Hermeneutics and Literary Theory", Translated by Massoud Olya, Qoqnoos Publications, Tehran: "rd Edition, ۲۰۱٤.
- ra. Zamani, Muhammad Hassan, Orientalists and the Quran, Bustan e Ketab, Qom: rd Edition, req.