

## Reading the Intentions of Orientalists Based on Eric Hersh's Intentionalism\*

Muhammad Hassan Zamani'

Abbas Karimi

### **Abstract**

The position of intention in hermeneutics has led to different readings of the texts. Philosophical hermeneutics have ignored it and classical hermeneutics have taken advantage of it to give originality to the author and to understand the texts. Based on their intention, orientalists have been categorized in three periods of evangelism, colonialism, and scientism, and following classical hermeneutics, they will not escape from their dogmatic, nationalist, and unjustified thoughts. Reading the intentions of Orientalists based on Hersh's hermeneutics is necessary because it provides a method or a tool to achieve the reading of their intentions and reveal their intentions, and they are deprived of evasion, pluralist interpretations, and historical forgetfulness, and in the position of the sublime contemporary, don't justify their the underlying and sterile historical situation wisely; Because to understand texts in Hersh's hermeneutic view, the author's intention is considered fundamental, which is interpreted as intentionalism. This research has shown with a descriptive-analytical method that the reading of Islamic texts by Westerners based on Hersh's hermeneutics is nothing other than the intention of exaggerating the weaknesses of Easterners, perverting the authentic religious tradition of Islam, religious and political hegemony, racial and religious superiority, objectification of the East in the direction of all-round domination and... . In the scientific school, however, it is possible to achieve with true opinions from the Orientalists; But by referring and using unreliable sources and methods, they have caused many deviations in Islamology, which even by referring to conventional western scientific methods, it is not possible to provide a logical and straightforward explanation of them. The importance of the author's position in Hersh's hermeneutics also indicates that the intention of the Orientalists cannot be confirmed.

Keywords: Intentionalism, Hermeneutics, Edmund Hersh, Orientalism, Domination.

<sup>\*</sup> Date of receiving: ۲۱ January ۲۰۲۲; Date of correction: ۲۰ February ۲۰۲۲; Date of approval: ۲۲ May ۲۰۲۲.

<sup>1.</sup> Associate Professor of the Quran and Orientalists Department, Al-Mustafa International University, Qom, mhzamani@yahoo.com



مقاله علمی ـ پژوهشی

# نیتخوانی مستشرقان بر اساس قصدگرایی اریک هرش\*

## محمدحسن زمانی و عباس کریمی

### چکیده

جایگاه قصدیت در هرمنوتیک، خوانشهای متفاوتی را از متون پیشروی نهاده است. هرمنوتیک فلسفى آنرا ناديده گرفته و هر منوتهاي كلاسيك به جهت اصالت دادن به مؤلف و فهم متون، آن را غنیمت شمردهاند. خاورشناسان بر اساس قصدیت سه دوره تبشیری، استعماری و علمی را پیمودهاند که در تطابق با هر منوتهای کلاسیک مفری از اندیشهای دگماتیستی، ناسیونالیستی و ناموجه خویش نخواهند داشت. نیتخوانی خاورشناسان بر اساس هر منوتیک هرش از آن جهت ضرورت دارد که روش یا ابزاری به دست می دهد تا به نبت خوانی و آشکارسازی مقاصد آنها دست بافته و راه گریز و تفاسیر پلورالیستی و فراموشی تاریخی از آنها سلب شود و در جایگاه برین معاصر، وضعیت زیرین و عقیم تاریخی خویش را توجیه خردمندانه نکنند؛ چراکه جهت فهم متون در دیدگاه هر منوتیکی هرش، نیت وقصد مؤلف بنیادین تلقی شده است که از آن به قصدگرایی تفسیر می شود. این پژوهش با روش توصیفی -تحلیلی نشان داده است که خوانش متون اسلامشناسانه غربیان بر اساس هرمنوتیک هرش چيزي جزء قصد بزرگنمايي نقاط ضعف شرقيان، انحراف كشاندن سنت اصيل ديني اسلام، سلطه طلبی دینی و سیاسی، خودبرتری بینی نژادی و مذهبی، ابره ساختن شرق در جهت سلطه همه جانبه و ... را هویدا نمی سازد. در مکتب علمی هرچند می توان با نظرات صائبی از جانب مستشرقان دست یافت؛ اما با رجوع و بهره گیری از منابع و روش های غیر معتبر، انحراف های اسلام شناسی بسیاری را باعث شده اند که حتی با رجوع به روش های علمی مرسوم غربی نیز نمی توان توجیه منطقی و سرراستی از آنها ارائه داد. اهمیت بر جایگاه مؤلف در هرمنوتیک هرش نیز نشان مى دهد كه نمى توان بر قصد و نيت مستشرقان صحه گذاشت.

واژگان كليدى: قصدگرايى، هرمنوتيك، ادموند هرش، استشراق، سلطه.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/١١/١٥؛ تاریخ اصلاح: ۱٤٠٠/١٢/٠٤ و تاریخ تأیید: ۱٤٠١/٠٣/٠٨.

١. دانشيار گروه قرآن و مستشرقان جامعة المصطفى العامية، قم؛ (mhzamani@yahoo.com).

۲. عضو انجمن قر آن ومستشرقان حوزه علميه ،قم، ايران ، [نو يسنده مسئول]؛ (abb.karimi. ۱۹۹۸@gmail.com).

عباس كريمي



#### مقدمه

هیچ موجودی تاریخ ندارد جزء انسان (دین پرست، سیدحسین نصر دلباخته معنویت، ۱۳۸۷) و عمدتاً تحقق انحرافات تاریخی بیشک معلول نیتهایی است که ناشی از دگماتیسم دینی، مذهبی، قومی، اومانیستی است، تاریخ؛ بستر ظهور نیتهایی است که از سیاستمداران تا عالمان در آن نقش بی بدیل داشته و منشأ ظهور حوادثی در بستر زمان گردیدهاند، نیتهایی را که می توان قبل از تاریخ مسیح در اندیشههای مستشرقانی چون هردوت «نخستین تاریخ نویس جهان» تا نوشتههای فیلسوفانی چون هگل ایدئالیست به وضوح دریافت کرد (نقیبزاده، «هگل و شرق باستان»، ۱۳۷۹). غربیان با قصد ایجاد تمایز میان شرق وئغرب، نیت تاریخی «سلطه» را پیگیری کردهاند که نه تنها تمایز ها را به نحو سلطه محورانه ای بر دیگران اعمال کرده اند؛ بلکه اساساً باعث بسط و نشر مفهومی بنیادینی به عنوان مفهوم «دیگری» در ادبیات فرهنگی، سیاسی، دینی غرب شده است (پورزکی، «بازتفسیر مفهوم غربزدگی جلال آل احمد در پرتو مفهوم دیالوجیستی خود و دیگری»، ۱۳۹۲)، خوانش چنین نیاتی در میان خاورشناسان، مبتنی بر پذیرش، اعتبار یا رجحان دادن به نیت یا قصد مؤلف در متون آنهاست، به عبارتی در هرمنوتیک زبان مکتوب ارائه می شود (هوی، حلقه انتقادی، ۱۳۷۹). در میان فیلسوفان هر منوتیک دائماً بحث بر سر این است که مهمترین اصل در فهـم مـتن چیسـت؟ یـا بـه عبـارت دیگـر مهمترین عامل فهم یک متن چه چیزی شمرده می شود؟ چهار عاملی که همواره بر سر زبان بودهانید و همه مباحث مربوط به فهم متون از آنها ناشي شدهاند عبارتند از مؤلف، مفسر، متن و زمينه تاريخي. در هر منوتیک سنتی و مدرن همواره تأکید بر سهم مؤلف در فهم متن شده است یعنی قصدگرایی یا عینتگرایی که یک معنای ثابت و تغییرنایذیر را برای متن مفروض می گیرد (واعظی، «قصدگرایی در برابر استقلال معناشناخت»، ۱۳۹۲) به این بیان که معنای متن از قبل تعین یافته است.

در متون و آثاری که مستشرقان با نیتهای مختلف تألیف کردهاند و نقشهای مختلف تاریخی را به نحو مرموزانهای برای سران سیاسی یا مذهبی پیریزی کردهاند، با خوانش هرمنوتیکی هرش، این بستر فراهم می شود تا نیتها را از سر گذرانیده و درک متناسبی از اقدمات تاریخی و تألیفی آنان دریافت گردد؛ چراکه مستشرقان از فتوحات اسکندر مقدونی تا فتح آندلس و جنگهای صلیبی و در مطالعات معاصر غربی همواره تأثیر بی بدیلی داشته اند (زمانی، شرق شناسی و اسلام شناسی غربیان، مطالعات معین دلیل خوانش نیت آنها در بستر تاریخ بر اساس هرمونتیک، نگاه جدید و افقی تازه را عیان می کند تا در آینده از دام اندیشههای سلطه طلبانه نژاد پرستانه و ناسیونالیستی یا دگماتیستی دینی غربیان رهایی جست.



### بيان مسئله

Abbas Karimi

بحث بر سر این پرسش است که چگونه می توان باب موجه سازی تفاسیر ناموجه را بست؟ به عبارتی چگونه می توان ناموجه بودن یک متن و قصد مؤلف در بستر تاریخی را عیان کرد و تفاسیر متکثر مفسران را ضمن ارج نهادن، به کناری نهاد و تنها قصد مؤلف را تعین و به بند درآورد و اشتباه بنیادین او را آشکار ساخت، شاید اولین بار تناقضات آشکار کتب مقدس بود که راه را برای عدول از قصد مؤلف در بستر هرمنوتیکی متون مقدس به همراه تفاسیر جدید فراهم آورد (بهرامی، «هرمنوتیک هرش و دانش تفسیر »، ۱۳۷۹)؛ و این نتیجه رهیافت های مدرن و دیدگاه های نوین در امر دین پژوهی بود که هر منوتیک را با افقی باز به آغوش می گرفت تا تعارضات علم و کتب مقدس را بیوشاند (فعالی، «تفسیر متون مقدس در دو نگاه»، ۱۳۷۹). این سیر با هر منوتیک در دوران مدرنیته حیاتی تازه یافت و به لطف شلایر ماخر از قید متون مقدس رها گشت و شامل هر متنی شد و از طرفی جنبه سـوبژکتیو و روانـی آن تعالی یافت. در دوره یستمدرن با هایدگر و شاگردش گادامر ادامه پیدا کرد و گادامر که نقشش بیشتر از سایرین است با تأسی از اهمیت جایگاه هستی در تفکر هایدگر، آنرا از مسئله آگاهی به وجود شناسی کشاند تا هر منوتیک فلسفی شکل گیرد، هر منوتیک فلسفی گادامر از حدیدترین برداشتها از علم هر منوتیک قلمدادمی شد که بعد از هایدگر اعتبار یافت، کتاب حقیقت و روش گادامر جریانی نوین پایه نهاد و توجهات را به خود جلب کرد (نیوتن، «هر منوتیک»، ۱۳۷۳). او با طرح هر منوتیک در حوزهٔ وحودشناسی، هر منوتیک فلسفی خویش را از هر منوتیک روش شناختی ماخر و دیلتای تفکیک کرد (صادقی، بررسی تحلیلی - انتقادی مبانی هر منوتیکی اریک هرش با نظر به آرای علامه طباطبائی، ١٣٩٦)؛ و به سوی هایدگر گرایش کرد. با این حال مقصود گادامر از پژوهش، به دست دادن نظریهای عام درباره تفسیر و برداشتی متفاوت از روشهای آن نیست (کاری که بتّی و هرش آن را به شکلی متمایز انجام دادهاند)؛ بلکه دریافتن آن چیزی است که در همه اشکال فهم مشترک است ( gadamer, .(Truth and Method, Routlegye, 1991

امیلو بتی با کتاب هرمنوتیک معاصر در سال ۱۹۲۲ با حمله به دیدگاه وجودشناسانه گادامر، نقش عینیت در فهم را پیش کشید و اریک هرش نیز از منظر دیگری به بنیادهای هرمنوتیک فلسفی گادامر حمله کرد. هرش با کتاب «اعتبار در تفسیر» در سال ۱۹۲۷ بر اهمیت «اعتبار در مقوله فهم» تأکید کرد و به ضرورت وجود ضوابط و معیارهایی در تفسیر اشاره مینماید که در سایه آن بتوان درستی و اعتبار تفاسیر را تضمین کرد و به سنجش برداشتهای مختلف پرداخت. یکی از مهمترین انتقادات هرش بر هرمنوتیک فلسفی بحث بر سر معیار یا اعتبار معنای مؤلف یا مفسر است در میان مفسران

محمد حسن زمانی

مسلمانان نیز با واکنشهای مختلفی به مباحث هرمنوتیکی روبهرو هستیم، برخی جایگاه هرمنوتیک را در فهم ودرک متن بنیادین تلقی میکنند؛ اما عدهای آن را برای تفسیر آیات ناسازگار تلقی میکنند و خاستگاه خیزش مباحث هرمنوتیکی را نشانه میروند که این مباحث هرمنوتیکی ناشی از ناسازگاری آیات کتاب مقدس با براهین عقلی، ناسازگاری آیات با یکدیگر، نارسازگاری عهدین با علم و بشری بودن یا غیر وحیانی بودن آیات کتاب مقدس بوده است که البته بیشتر این دلائل قابل خدشه هستند.

در میان انواع هرمنوتیک کلاسیک، فلسفی و مدرن، مسلمانان با برداشت هرمنوتیکی هرش و بتی در دوره مدرن همدلی و توافق بیشتری نشان دادهاند. به ویژه با برداشتی که هرش برای نیت مؤلف در جهت خوانش متن قائل می شود. هرچند که میان تعابیر و اصطلاحات هرمنوتیکی و تفسیری اشتراکات و اختلافاتی و جود دارد؛ اما این روش هرمنوتیکی به عنوان ابزاری که در درون سنت علمی غرب متولد، رشد و تبلور یافته است می تواند ما را در نقد آثار مستشرقان یاری کند؛ زیرا فرض بر این است که در مطالعات شرق شناسانه و اسلام شناسانه، همواره نیت ها در متون تآلیفی آشکار و گسترش یافته است که حاکی از برداشت های غیرعلمی و مغرضانه است، به نحوی که حتی با روش شناسی معرفتی و علمی سنت غربی نیز نمی توان توجیهی درست و قابل دفاع ارائه داد.

## ديدگاه هرش: نيت مؤلف

پلورالیسم و نسبیتانگاری از لوازمی است که هرش آنها را برای نظریه هرمنوتیکی گادامر برمی شمارد و ازاین جهت حملات سختی را بر هرمنوتیک گادامر آغاز میکند. او اساساً مانند هرمنوتیک رمانتیک هدف خوانش متن را دستیابی به قصد و نیت مؤلف می داند و معنای متن را در گذشته تعینیافته تلقی میکند و زبان آن را آشکار و شرط آشکارگی معنا یا همان نیت مؤلف می داند. هرش عینیت را به قصد و نیت مؤلف گره می زند تا بستر تاریخی مفسر را کنار نهد که بنابراین یک تفسیر درست از متن وجود دارد و آن اینکه بستر تاریخی مفسر نقشی در تحقق آن نداشته باشد. هرش دستیابی به قصد مؤلف را امکان پذیر می داند و آنرا معیار اعتبار و درستی فهم تلقی می کند. هرش باور دارد که استدالال گادامر دارای یک نگاه یا رویکرد روان شناختی است.

هرمنوتیک هرش مشتمل بر رویکردی سنتی به تفسیر است. او توجهش را به التفاتگرایی مبذول می دارد و با طرح نظریه التفاتگرایی به این معنا شاره دارد که نمی توان معنای متن و زبان را یکی دانست؛ چراکه متن فضایی را برای تکثر معانی پیشروی می نهد؛ ازاین رو معانی نهان شده در متن، زمانی می توانند به یک معنا فروکاست داده شوند که معنای ویژه و خاصی را که مؤلف توجه یا التفات کرده است دریابیم، درواقع معنای اصلی متن، همان قصد و التفات مؤلف است (نیوتون، ۱۳۷۳). به تعبیری دیگر هر چیزی را که مؤلف اراده می کند، معنای اصلی متن است (ایگلتون، پیش درآمدی بر نظریه ادبی، ۱۳۷۳؛ ۹۶).

Abbas Karimi



اریک هرش معتقد است، خواننده مدرن نباید در پی انکار مدرنیته باشد، البته چنین امری نیز امکانپذیر نیست؛ اما در آمیختن دلالت مدرن متن با معنای متن امری ناصواب است و نباید صورت بگیرد. هرش می پذیرد پس باید میان معنای یک متن (یعنی نسبت معنای آن متن با زمان تألیف متن) و دلالت آن متن (یعنی نسبت معنای آن متن با زمانه خوانندگان اعصار بعدی) تمایز قائل شد. درواقع تفاوت میان معنای متنی که تغییر نمی کند و معنایی که آن متن در حال حاضر برای ما دارد، یعنی معنایی که تغییر می کند. معنای متن همان است که مؤلف با استفاده از نمادهای ویژه زبانی در هنگامه تاریخی تولید متن در سر داشته است، درواقع التفات مؤلف معنای اصلی متن است (نیوتون،۱۳۷۳: ۱۳۷۳)

از دیدگاه هرش، اساسی ترین میزان فهم و تفسیر را باید قصد مؤلف دانست و مفسران ضرورتاً همه تلاش خویش را در جهت فهم متن، متوجه دیدگاه و خواست مؤلف مبذول بدارند؛ چراکه معنای کلام همان چیزی است که مؤلف به دنبال انتقال آن است (هـوی، ۱۳۷۸: ۸۲). درواقع پیش فرض او این است که معنا در لحظه تاریخی تولید متن ایجاد می شود و نه در تاریخ های خوانش متن، موضع اساسی او مبنی بر مطلق و تغییرناپذیر بودن معنا و پایداری کاملان در برابر دگرگونی تاریخی است (ایگتون، ۱۳۸۳: ۹۳).

گادامر که معنا را امری نامتعین و مبتنی بر موقعیت مفسر می داند و فهم را تولید می داند نه بازتولید، برای کثرات فهم هیچ محدودیتی قائل نیست و همه را به یک اندازه درست می دانند؛ در حالی که هرش معتقد است در آن صورت امر نامتعین اشتراک پذیر نخواهد بود؛ زیرا قابلیت تعین به معنای خود (این همانی) شرط لازم اشتراک پذیری است، به نحوی که بدون آن اشتراک پذیری و اعتبار در تأویل ممکن نخواهد بود و از طرفی این یک تلقی روان شناختی است که گادامر معنا متعلق فرایندهای ذهنی نمی داند؛ بلکه آن را خود فرایند ذهنی تلقی می کند.

انتقادات دیگری نیز از طرف هرش بر گادامر وارد می شود که از وسع این مقاله خارج است؛ اما اگر ما با رویکرد هرش به متون بپردازیم، دیدگاه هرش در مؤلف محوری و قصدگرایی تفسیری، قرابت و همسویی نزدیکی با نظریه تفسیری مقبول و رایج در میان عالمان مسلمان برقرار می سازد؛ اگر با این نوع نگاه و تفسیر هرمنوتیکی، متون مؤلفان مستشرق، عبارات و جملات آنها مورد کاوش قرار گیرد، نیت و قصد آنان آشکار خواهد شد. ازاین رو همدلانه با این نوع اندیشه به سراغ آثار مستشرقان رفته تا به بررسی نظرات مستشرقان در حوزههای مختلف پرداخته و نیات و مقاصد آنها را فهم و نقد کنیم.

### نيت خوانى مستشرقان

اگر با رویکرد هرمنوتیکی هرش و جایگاه نیت و قصد مؤلف، متون خاورشناسان رهگیری گردد و جملات آنها اندیشیده و بررسی شوند تا نیتهای هرز هویدا گردند، به وضوح با جملات و گزارههای بی معنایی مواجه خواهید شد. از قبیل جمله بی معنای «پادشاه فرانسه طاس است»؛ زیرا که نظام سیاسی فرانسه، اساساً جمهوری است نه پادشاهی؛ تا پادشاهی وجود داشته باشد که آن طاس باشد و این از قبیل گزارههایی است که همواره از جانب مستشرقان نسبت به ماهیت اسلام به کار رفته است، به وضوح با نیتخوانی مؤلفان آنها در خواهیم یافت که عمدتاً آنها دارای اغراضی هستند که نمی توان با گذر زمان از آنها تفسیری براساس نظر گادامر و سهم مفسر داشت؛ یعنی نمی توان هر توجیه و تفسیر صحیحی را بر آنها بار کرد. اگر این گونه بود، نه تنها منجر به حذف واقعیت تاریخی می شد؛ بلکه اساساً و تفسیری خویش را نادیده انگارند. در این تحقیق، جهت کشف نیت مؤلفان ابتدا نیات مستشرقان بر و تفسیری خویش را نادیده انگارند. در این تحقیق، جهت کشف نیت مؤلفان ابتدا نیات مستشرقان بر وسیس روش ها آنها را مورد سنجش و در آخر بیان خواهیم کرد که چرا تاریخ استشراقی بر رسی کرده و سپس موسیم هرمنوتیکی از نوع نیت مؤلف در قصدگرایانی چون هرش می تواند در بازبینی تاریخ استشراق صحیح هرمنوتیکی از نوع نیت مؤلف در قصدگرایانی چون هرش می تواند در بازبینی تاریخ استشراق مصیح هرمنوتیکی از نوع نیت مؤلف در قصدگرایانی چون هرش می تواند در بازبینی تاریخ استشراق مشمر ثمر باشد و راه ارائه تفاسیر سلیم و منطقی را بر آنان ببندد.

## نیت خوانی مؤلفان مستشرق در مکاتب سه گانه (تبشیری، سیاسی، علمی) گام نخست: قصد سرایت

بنابر تعریفی تمام جهتگیری ها و مکاتب در تاریخ استشراق به سه دسته و مکتب اصلی تقسیم می شود: مکتب استشراق دینی \_ تبشیری، مکتب استشراق سیاسی \_ استعماری و مکتب استشراق علمی \_ حقیقت جویانه (زمانی، شرق شناسی و اسلام شناسی غربیان، ۱۳۸۷). همه این مکاتب را نمی توان با نگاه خطی و یک بعدی نگریست؛ چراکه در میان مکاتب سه گانه، مستشرقان با انصاف و بی طرفی وجود داشته اند که دغدغه ای جزء هویدایی حقیقت در نیت و عقل نپروانیده اند و ستون های تاریخ را با خشت و گل بدبوی خیانت دیوار نساخته اند. در دوره های نخست ظهور اسلام، عربها با تکیه بر معارف اسلامی، بدبوی خیانت دیوار نساخته اند. در دوره های نخست ظهور اسلام، عربها با تکیه بر معارف اسلامی، فرهنگ و تمدن خویش را بسط دادند که جامعیت، سلامت و عقلانی بودن اسلام، جاذبه ای و عاملی برای گرایش به اسلام در دل حکومت های غربی شد و حوزه های حکومتی کلیسا را تصرف کرده و مستعمرات امپراطوری بیرانس در آسیا و شمال آفریقا یکی پس از دیگری آزاد شدند و تاج سروری کلیسا و امپراطوری بیرانس بر سواحل مدیترانه بر زمین افتاد در چنین فضایی بود که ناقوس هراس کلیسا به صدا در آمد.



Muhammad Hassan Zamani Abbas Karimi

یوهان فوک در کتاب «تاریخ حرکت استشراق» به نقل از «دوهـر بلـوت»، مستشـرق هلنـدی چنـیز. می آورد: «دکترین تمرد آمیز محمد آنهمه لطمه های بزرگ به مسیحیت زده، او همان بدعت گذار معروف محمد است» (رنحیری، نقد و بر رسی آرای مستشر قان درباره سیره نبوی، ۱۳۸۸) که مؤلف و بنیانگذار یک عقیده رافضی که نام دین محمدی به خود گرفته است (Said, orientalism, ۱۹۷۸). در این عبارت به وضوح نیت مؤلف تنها با رجوع به خود این عبارت روشن می شود که چرا پیامبر اسلام را یک بدعتگذار خوانده و یا آن را یک عقیده رافضی دانسته؛ زیراکه دین محمدα یک تهدید برای مسیحیت شناخته می شود و این تهدید می تواند اعتبار و ارزشی را که کلیسا و امیراطوری غربی با تکیه بر آن دارای سلطه است به زیر بکشد و منبع هویتی را که برای خویش قلم دادمی کنند از دست بدهند. لذا دین مسیحیت با تمام آراسته های خرافی که جهل زمانه را رقم زده است باید باقی بماند. این نیت بر اساس اعتراف رودی پارت، مستشرق آلمانی نیز به روشنی دیده می شود. در نظر او هدف آغازگران شرق شناسی مانند پدر «پیتروس فینیرا پیلیس»، رئیس کلیسای کلونی و اولین مترجم قرآن و نیز رایموند لولـوس، پایهگـذار زبـان عربـی در اروپا در قرن سیزدهم و چهاردهم میلادی اثبات بی پایگی دین اسلام برای مسلمانان و جذب آنان به سـوی دین مسیحیت بوده است ( Paret, , Arabic and Islamic studies at German universities. German ) دین مسیحیت بوده است orientalists since Theodor Nöldeke, ۱۹۶۳). دین اسلام دشمن و تهدید آیین مسیحیت است و این مى تواند توجيهي براي نسبت دادن سه گانه پرستى به اسلام و مسلمانان توسط رونالد باشد، يا ژولبرت دي نوجنت نسبت دادن هر تصوری را روا بدارد. همه اینها آن چیزی است که ساذرن آنرا «عصر جهالت غربيان» مي نامد (Southern, Western Views of Islam in the Middle Ages Hardcover, ۱۹۷۸). حقيقتاً از هرگونه روح آزادمنشی، علمی و آکادمیک واصول و آداب انسانی به دور است. البته نیات مؤلفان مستشرق بیش از آنکه نیاز به تحلیل داشته باشد، بیان شده است. چنان که کشیش زویمر هدف خویش را نه مسيحي كردن مسلمانان؛ بلكه بازگرداندن توجه آنها از معارف اسلامي است.

مستشرقان بعد از جنگهای صلیبی و سرخوردگی از برگرداندن مسلمانان از دین اسلام، به پرچمداری راجر بیکن، تبشیر آرام و مسالمتآمیز را با تعلیم زبانهای عربی و زبانهای دیگر شرقیان آغاز کردند (زمانی، شرقشناسی و اسلامشناسی غربیان، ۱۳۸۷).

نیت و تفکر حاکم بر مخیله مستشرقان تبشیری چون یوحنای دمشقی، ثیوفانیس بیزانسی، جربرت راهب، پطرس، پاپ رایموندوس لولوس، کشیش رایموندوس مارتینی دومنکینی، راجر بیکن انگلیسی، پاپ گریگور نهم و حتی بادویل پایهگذار زبان عربی در آکسفورد چیزی جز شناخت اسلام برای علیه اسلام نبود. نشانههای این نیات مستشرقان در میزان الحق پفاندر و بهویژه ۹۲ و اثر گلذزیهر که ده سال به کشورهای عربی سفر کرد و آموخت و اندوخت و برون داد، به خوبی نمایان است.

البته مستشرقان صاحبنام دیگری هم بودند که هم تلاشهای بیشتری و در نتیجه آثار تأثیرگذار مهم تری به تألیف در آوردند. نمونه بارز آنها جفری، بلاشر، مویر لامنس، گیب، ولتر فرانسوی و ماسینیون فرانسوی که خود یک متخصص شیعه شناسی و حلاج شناسی معروفی است که کتاب مکتبهای فلسفی اسلامی را نوشت و شاگردانی چون طه حسین را تعلیم داد.

## گام دوم: قصد سلطه به مثابه سوژه

اساساً گفتگوی تمدنها، ۱۳۸۳)؛ نبردی که از قرن ششم قبل از میلاد تا قرن ششم میلادی، حدود دوازده قرن گفتگوی تمدنها، ۱۳۸۳)؛ نبردی که از قرن ششم قبل از میلاد تا قرن ششم میلادی، حدود دوازده قرن بین دو تمدن شرق و غرب ادامه داشت. ظهور اسلام در حالی بود که غرب از قرن سیزدهم تا شانزدهم رو به افول میرفت و آنها چارهای نداشتند جزء اینکه «دیگری» را به نحو «دیگری» اندیشه کنند و مفهوم «دیگری» را برجسته کنند تا مجهز شده و گامی نو نهند. سوژه غربی اساساً به دنبال تعریف خویش بهعنوان عالمی برین و معقول بوده است. در گام دوم قلمرو مکانی «دیگری» یا «شرق» را به سلطه نشسته و در ادامه قلمرو مفاهیم حاکم بر تمام نظام های معرفتی به تعریف در آورده است، به نحوی که خویش در مرکزیت معنادهی عالم قرار دارد.

دوران پرفتوح و تمدن بزرگ اسلامی، درحالی که غرب تاریک ترین و تنبل ترین دوران خویش را از سر می گذراند، اسلام تعالی می گرفت (سعیدی، «نمونه ای از عظمت و شکوه تمدن اسلام در اندلس»، ۱۳٤۸). از ایران، سوریه، مصر، ترکیه تا شمال آفریقا و از طرف دیگر اسپانیا، سیسیل، قسمتهایی از فرانسه تا مناطق شرقی یعنی هند و چین و اندونزی همه صحنه بلامنازع قدرت نمایی اسلام بودند. ترس از هیبت فتوحات اسلامی اروپا را درنوردید و به همین دلیل اسلام به سمبل ترور، تخریب و جماعتی شیطانی و بربر در نظر آنها تبدیل شد (سرایی، روشنگری، روایت تاریخی، قدرت، ۱۳۹۱). امپراطوری عثمانی تا پایان قرن ۱۷م، برای اروپا خطری بود که در کنار قاره به کمین نشسته بود، و در بیان ادوارد سعید آنها باید طرحی می ریختند تا این شرق سخت را تحت کنترل در آورند.

با نگاهی به کتاب «تاریخ اسلام» که متون درسی دانشگاه کمبریج است، می توان دریافت که نیات مؤلفان آنها نمی تواند چیزی جزء سانسور تاریخی و زشت نشان دادن چهره یک فاتح و تمدن بزرگ که در مدتی اندک، تمام عالم را در نوردیده، باشد (قادری، «برنارد لوئیس، پیترمالکوم هولت، آنکاترین سواین فورد لمبتون»، ۱۳۸۷). ادوارد سعید می نویسد: «این کتاب ضمن اینکه اسلام را به عنوان یک دین کاملاً بد معرفی کرده است، پس از گزارشی از وضعیت اقلیمی عربستان قبل از



Muhammad Hassan Zamani Abbas Karimi

اسلام، فصلی راجع به حضرت محمد  $\alpha$  و فصلی درباره سیستم طایفه گری و منزلت شیخ به عنوان رئیس الطائفه و بعد هم خلفای بنی امیه پرداخته، فصلی را به جنگ پرداخته و سپس گزارشی از جنگهای بی پایان، سلطنتها، مرگ و میرها، غمها و شادی ها، آمدن و رفتن ها ارائه داده است و هیچ سخنی از تمدن اسلامی اندلس ارائه نداده است) (Said, orientalism, ۱۹۷۸).

البته نیات این مؤلفان مستشرق، در جای دیگری هم ظهور و بروز کرده است. زمانی که راهی برای انکار ندیدند تصمیمی با نیت خنثی سازی گرفتند و تلاش کردند تا رابطه تمدن اسلامی را با اسلام قطع کنند؛ چراکه در کتاب «تاریخ اسلام کمبریج» می نویسند: «تمدن اسلامی مبتنی بر وام گرفتن خارج از اصول مسلمانان از تمدنهای مسیحی، یهودی، یونانی مآبی و اتریشی آلمانی است». چه انگیزهای می تواند پشت این حقیقتهای عریان باشد جزء خنثی سازی تمدنی که شرق تا غرب عالم را در نوردید. بسیاری از سنتهای مسیحیت از قبیل اعتراف و مجسمه پرستی را تحت تأثیر قرار داد و لیون سوم، امپراطور یونان در سال ۷۱۲ میلادی و حتی بعدها قسطنطین پنجم و لیوی چهارم فرمان ممنوعیت پرستش عکس و مجسمه را صادر کردند. در قرن دوازدهم دانشگاهایی از قبیل دانشگاه پاریس، پرستش عکس و مجسمه را صادر کردند. در قرن دوازدهم دانشگاهایی از قبیل دانشگاه پاریس، آکسفورد، بلونیا، مونت پلیر تحت تأثیر رسالههای علمی مسلمانان بودند و بسیاری از غربیان مثل فون گرونبام به نقل از الفار نقل می کند: خودباختگی محسوسی در برابر موج ادبیات عربی مسلمانان قرار داشتند تا جایی که به کتب عربی استناد کرده و یا به زبان عربی می نوشتند یا شعر می سرودند.

این فرمانروایی در قرون هشتم تا شانزدهم با شکوفایی سیاسی و نظامی ادامه داشت و بعد از آن به سمت غرب جابه جا شد (۱۹۷۸, Said, orientalism, ۱۹۷۸). آنها اسلام را خلاصه از شی خارجی می دانند که تمام تمدن اروپا از قرون وسطی بر علیه آن پایه ریزی شده است. نیت سلطه را شاتو بریان، یکی از مستشرقان بزرگ چنین بیان می دارد: «جنگهای صلیبی نه تنها پیرامون رستگاری غیر مقدس کلیسای اور شلیم می بود؛ بلکه بیشتر مربوط به این می شد که کدام یک از دو تمدن زیر بر پهنه زمین به پیروزی دست می بافت» (Said, orientalism, ۱۹۷۸).

نیت سلطه سوژه غربی در عصر حاضر ملموس تر است. فکر غربی از طریق زبان غربی به مثابه جهان غربی در عالم بسط پیدا کرده است و جهان را در بلوک شرق وغرب در سلطه خویش دارد؛ اما به گفته ویل دورانت آن روح اسرار آمیز شرقی را چه کسی می تواند دریابد (دورانت، تاریخ تمدن، ۱۳٦۷). آینده این تصادم در شرق منزل خواهد گرفت؛ جایی که حقیقت آدمی؛ یعنی روح تعالی می جوید و نه غرب که «روح» و «معنویت»، غروب و افول می کند.

نیات و اهداف و عمل مستشرقان همچون توپخانههای دوربرد، مسیر پیشروی لشکر پیاده را پاکسازی کرد، این جادوی مدرن، ماسک علم و دانش پژوهشگری و تدین زد تا نفوذش را در همهجا سریان دهد (غزالی، دفاع عن العقیدة و الشریعه ضد مطاعن المستشرقین، ۱۹۹۹).

سفارتخانه ها فعالیت استشراقی با نیت استعمار و سلطه با مأموریت های مشخصی در پی گرفتند، مونتگمری وات اعتراف می کند: استعمارگران پی بردند که برخی از اطلاعات خاورشناسان می تواند به آنان کمک کند تا اقوام تابع خود را بهتر بشناسند، به تدریج مقامات امور خارجه، پژوهشگرانی را استخدام کردند تا در زمینه مسائل خاص مورد علاقه آنان پژوهش کنند ( Watt Encounters, ۱۹۹۱).

ویلفرد کنت اسمیت، شاگرد پرفسور گیپ می نویسد: «آشکارترین نمونه این حملات، حملات وحشیانه و سنگین امپریالیسم غربی است ... غرب با دنیای جدید فقط حمله نمی کند؛ متهم می کند؛ (Cantwell Smith, Islam in Modern History, ۱۹۵۲). با بیان این جملات، شاید تاریخ ما را به زمانی ببرد که آنها نتوانند شواهد تاریخی قبیله «دیگری» را بپذیرند؛ اما آنها هرگز نمی توانند کسانی که در فضای غربی متولد و زیست کردهاند و به این نتایج رسیدهاند را انکار کنند. این یک شورش علیه خود خواهد بود. از این قبیل نیز می توان به کتاب «به سوی شرق»، مستشرق آلمانی «اولیرخ گرکه» نیز استناد کرد اعتراف نامهای به ظلم و توطئههای دولت آلمان نسبت به عراق، عثمانی، هند وایران و ... دارند.

آنها مبارزه با اسلام را چنان که مورتیمر گروز معنتقد است: قدمی در راه تأمین امنیت ملی می دانند. یا به قول لرد کرزون، مطالعات شرق شناسانه یک تکلیف سلطنتی است، نه تفریح فکری مجلل و اشرافی (Said, orientalism, ۱۹۷۸).

نقشه استعمار با نیت سلطه در اقدامات لورانس، جاسوس انگلیسی، طراح و مجری طرح تجزیه امپراطوری بزرگ عثمانی به خوبی دیده می شود و کسانی دیگری چون کارل هینریش بیکر، انگلس، اسنوک هر گرونیه، دی ساسی ماسینیون فرانسوی، سیلوستر دوساکی، لررد کرزن، گیپ، مک دونالد، دیوید صموئیل، ادوارد هنری پالمر و مستشرق معروف برنارد لوئیس در پی آن هستند، با رجوع به آثار برنارد لوئیس که بیشتر از دو سال از مرگ او نمی گذرد، به وضوح دریافت می شود که در پس هر جملهای، نیت و هدفی گنجانیده شده است که راه به جای خاصی می برد و فکری را در ناخودآگاه مخاطب به صورت مر موزانه ای می گنجاند تا برداشتی در جهت هدف خودش به او القا کند ( .The Middle East, weidenfled and nicolson, ۱۹۰۰).

Abbas Karimi



نیت و هدف سلطه بر شرق، نه تنها سلطه دینی و استعماری؛ بلکه سلطه فکری در اذهان غالب مستشرقان با بسط ویژگیهای غربی همواره جریان دارد در جهان غرب مدرن اومانیستم، نیهیلیسم، اصالت دادن به عقلانیت ابزاری، ترقی ناسوتی (پیشرفت) در نقطه مقابل دین داری شرقی و به ویژه معارف و عقائد دین اسلام قرار دارند، در کنار گسترش اندیشه علمی غربی، رسانه با تمام جذابیتش در عصر کنونی این وظیفه را برعهده گرفته است تا جهان را به باور «مرگ خدای» نیچهای برساند و نمی توان کتمان کرد که تا حد زیادی موفق شده است که فرهنگ غربی را بر صدر بنشاند و آن را به عنوان تنها فرهنگ انسانی بر جهانیان بقبولاند.

در اندیشه کسینجر این غربیان هستند که باید به ساختن یک نظم بین المللی همت گمارند؛ چراکه به قـول سر آلفرد لیال، انسان شرقی نمی تواند روی یک جاده یا پیادهرو راه بروند؛ زیـرا کـه افکـار و اذهـان مخـدوش ایشان از درک آنچه که اروپاییان هوشمند بلافاصله درک می کنند، عاجز است (۱۹۷۸).

اگر یک نگاه اجمالی به جملات زیر داشته باشیم، حقیقتاً چه چیزی را می توان دریافت کرد و چه نیت هایی را از ظاهر و باطن کلمات می توان برداشت کرد؛

\_ لامارتین: مشرق زمین عبارت است از یکرشته ملتهای بدون سرزمین، وطن، حق، حقوق، قوانین و امنیت که بیصبرانه در انتظار پناهگاه و اشغال خاک خود توسط اروپاییان هستند (ibid).

نیتهای مستشرقان در این عبارات چه چیزی می تواند باشد، جز حس سلطه طلبانه، نژادپرستانه و خودبر تربینی که این مجوز را صادر می کند تا تمام تاریخ را و تمدنی که از دل شرق آغاز می شود، نادیده بگیرد. این نوع کلمات و نیتهای غیر منطقی به یک تفکر تاریخی تبدیل می شود تا جایی که در حمله به عراق بسیاری از اندیشمندان آمریکایی با عنوان گسترش دموکراسی و سیاستمدارن با عنوان بازگشت عراق به خانواده بین المللی چنین امری را روا می دارند.

در عبارتهای جان وستیلک به این امر اذعان شده است: «آن بخشی از کره زمین که به نام کشورهای غیرمتمدن خوانده می شوند، حتماً باید به کشورهای پیشرفته ملحق و یا به وسیله آنها اشغال شوند» (ibid). قصدگرایان به آسانی نمی توانند تفسیری به غیر از نیت مستشرقان جهت سلطه داشته باشند؛ چراکه از کلمات و عبارات نیتهای آشکارشده هستند. چنانکه در بیان گوستاولوبون فرانسوی این امر به سر حد خود می رسد و می نویسد: از آنجا که فرد شرقی یکی از اعضاء نژادی پست و زیردست بود، بنابراین باید هم زیردست و تحت سلطه قرار بگیرد (ibid). چنین استدلالی با کدام عقل منطقی و صائب روا داشته می شود و نسبت دادن صفتهایی چون «پست» یا «زیردست» از کدام دوره تاریخی نشأت می گیرد تا آنجا که تاریخ شهادت می دهد، بزرگ ترین تمدنهای جهان از شرق ظهور کرده اند. این شکاف تاریخی سلطه جو یانه تکنیکی غربی موقتی است و به جایی نخواهد انجامید.

«انسان غربی» با «من» یا سوژهای که برای خویش در مقابل ابژه شرقی تعریف کرده است و فردیتی که بر آن تکیه زده است، اصولاً پیش روی خویش «انسان شرقی» نمی بیند؛ بلکه او را حیواناتی شبیه انسان در نظر می گیرد و سیستم حکومتی او را حکومت حیوانی می خواند (زمانی، شرق شناسی و اسلام شناسی غربیان، ۱۳۸۶). اگر ببیند گروهی در پیشرفت همسان یا پیش از او هستند، او را ناچارا چون ژاپن در زمره فرهنگ اروپایی قرار می دهد (صابر، «هوسرل و ژاپنی ها»، ۱۳۹۵). درحالی که ياردوكس عقبماندگي ذاتي شرقي را بي ياسخ رها مي كند. مستشرقان حتى به بعد فيز يولوژيست انسان شرقی و تشریع مغز انسان مسلمان طعنه زده و آنرا فاقید چهار قسم از هشت اقسام از پروسهها و جریانات و موضوعات تفکر انسانی می دانند (Said, orientalism, ۱۹۷۸). در برخورد با چنین عباراتی، مراد جدی و معنای مقصود مؤلف چه چیزی غیر از آنچه که ظهور دارد می توان تفسیر شود. آیا در آینده کسانی مثل گادامر می توانند مقاصد خیر خواهانهای را بر این گزارهها بار کنند یا رولان بارت با چه توجیهی دست به کنار گذاشتن مؤلف از فرایند فهم از این قبیل حقائق تاریخی میزند. مفروض گرفتن نقش یدر برای مؤلف و واگذاشتن نظریه بهعنوان فرزند چه نتایجی در مواجه با چنین جملاتی می تواند داشته باشد. نفسانیات شر و شوم فرزند را چگونه می توان بدون رجوع به پدر و فضایی که در آن زیست کرده است دریافت. تا زمانی که مؤلف در پس اثر شناخته نشود، به چه نحوی متن تبیین و شرائط برای نقد فراهم می شود. نادیده گرفتن مؤلف متن؛ یعنی همه چیز را رها و گشوده و نسبی گذاشتن و بی اعتنایی به کشف و رازهایی که از دل تاریخ و به نفسانیات مؤلفان مرتبط می شود. با همه این تفاسیر باید اذعان داشت که مستشرقان در نسبت به شرق غالباً در همآغوشی با سیاستمدران، تـاریخ را آبسـتن فززند شومی با عنوان سلطه استعماری کردهاند. این از واضحات تاریخ تفکر مستشرقان است، همان طور که مارکس نیز به آن تصریح کرده است: شرقی ها خود نمی توانند نماینده خویش باشند، کسی باید نماینده ایشان باشد» (ibid).

## گام سوم: قصد بازگشت یا حقیقت طلبی

در آیات قرآن خداوند همه مسیحیان و یهودیان را یکسان نمیانگارد، گاهی نسبت به شرور آنها هشدار می دهد (بقره/۲۲) و گاهی اوقات مؤمنان درست کردار آنها را معرفی می کند (ایوب، «ادیان الهی از منظر قرآن»، ۱۳۸۱). شاید منصفانه ترین حرکت تاریخی مستشرقان نسبت به شرق را باید در مکتب استشراق تبشیری و استعماری به نحوی همه چیز پر از نیتهای تخریبی، سانسور تاریخی، سلطه جویی، خودبرتربینی و اتهام زنیهای وافری بود که گویی

Abbas Karimi



با موجی از انحراف حقیقت روبهرو هستیم که امکان بازگشت و انصاف نیست؛ اما قرن هفدهم که عصر نهضت علمی وعقلی اروپاست نشانههایی از حقیقت جویی ظاهر می شود، کسانی چون ریچارد سیمون، پیتر بایل، هادریان ریل اند مسلمانان را تحسین می کنند تا جایی که مستشرق دیگری مثل جان جاکوب رایسکه این امر را به نهایت خودش می رساند و شهید اسلام لقب می گیرد. سلفستر، دی ساسی، مرکز بررسی های عربی را تأسیس می کند و تمرکزش را عمدتاً بر ادبیات عربی (صرف و نحو، شعر و نثر) می گذارد. با اینکه ظهور شرق شناسی در این قرن همراه با صبغه علمانی ولائیک است. گوستاو فلوگل بیش از بیست کتاب در موضوع قرآن شناسی و اسلام شناسی و ادبیات و علوم عرب تألیف یا ترجمه کرد. حتی کتاب «نجوم الفرقان فی اطراف القرآن» که اولین اثر از فهرست لفظی قرآن است از او منشر می شود. ژول لابوم فرانسوی کتاب «تفصیل الایات القرآن الکریم» را به زبان فرانسوی تألیف می کند. ادوار مونیته فرانسوی دقیق ترین ترجمه قرآن را می نگارد. ونسینک هلندی «معجم کنوز اهل السنه» را به تحریر در می آورد، یوهان فوک آلمانی در کتاب «تاریخ حرک الاستشراق» اذعان می کند که فعالیت های استشراقی پل انتقال علم و تمدن مسلمانان به اروپا بود (فوک، تاریخ حرک الاستشراق، الدراسات العربیه و الاسلامیه فی اروپا حتی بدایه القرن العشرین، ۱۶۱۷).

در عصر استشراق علمی، مؤلفان دیگری نیز چون نیکلسون، موریس بوکای، ویلیام ویستون، لیوبولد فایس، جرق جرداق، جان دیون پورت، ایز تسو، آندره ریپین، گرونبام، توماس آرنولد، لئو پولد، هانری کرین، ادوارد سعید و دیگر مستشرقانی بودند که می توان نیات آنها را از میان آثارشان به روشنی از مستشرقان دو مکتب تبشیری و استعماری تمایز داد و بر نیات حقیقت جویانه آنها صحه گذاشت؛ موضوعی که روشن به نظر می رسد این است که ما هرچه به تاریخ فتوحات اسلامی نزدیک تر می شویم، واکنش و نیات سو مستشرقان را بیشتر در می یابیم و اگر در عصر علمی و نهضت روشنگری با تعابیر غیر منصافانه کمتری برخورد می کنیم، ناشی از این است که گویا غرب اطمینان پیدا کرده بود که اسلام از تمام فعالیتهای علمی وسیاسی و اجتماعی به دور شده است و اسلام را به عنوان یک دین خنثی تلقی می کرد، در حالی که در قرن ۱۹ و ۲۰ شاهد از وای دین اسلام از صحنه های تصمیم گیری و سیاست گذاری ها می رفت و در غرب هضم می شد و تحت سلطه تمدن صنعتی غرب قرار می گرفت، به گفته رایت و ماکسیم رودنسون، اسلام با انقلاب اسلامی بازگشت و به صورت یک تهدید خودنمایی کرد. این دلیلی است که در عمر چهل ساله این نظام از هر حربه و حیلهای استفاده کردند تا از بازگشت کم با مکتب استشراق علمی آنها دست از نیات گذشته بردارند و روابط مسالمت آمیزی را با اسلام و مسلمانان برقرار سازند؛ چراکه اسلام را از هر تهدید بالقوهای خطرناک تر قلمداد می کنند.



### حيلههاي موجهنما

حال که نیات مؤلفان مستشرق در سه مکاتب استشراقی روشن شد، تلاش می شود روشهای آنها را در به کاربستن نیات خویش توضیح داد، تا بتوان اندیشه متمایز و روشنی از هویت آنها پیش روی قرار دهیم. مستشرقان بین سالهای ۱۸۰۰ تا ۱۹۰۰م، حدود شصت هزار کتاب منتشر کردند. تنها در آمریکا به نقل از دکتر زقزوق، بیش از ۵۰ مرکز پژوهشی اسلامشناسی وجود دارد که آنها در بسترهای مختلفی نیات نامبرهن خویش را کاشت و نهادینه کرده و اسلام پژوهی نـوینی را برداشـت و بـه تصـویر كشيدند كه با درك بنيادين و اصيل مسلمانان از اسلام سازگار نيست اين فعاليتها شامل:

۱\_ ترجمه قرآن کریم (خسر وشاهی، «ترجمه قرآن به زبانهای اروپایی»، ۱۳٦۸)؛

۲\_ معجمنگاری (برازش، «گامهای بلند در زمینه معجمنگاری»، ۱۳۷۵)؛

۳\_ فهرست نگاری (متقی، «ویلهم آلورت و فهرست کتابخانه برلین: الگویی همچنان نوین برای فهرستنگاری نسخههای خطی»، ۱۳۸۳)؛

٤\_ تصحيح نسخ خطى؛

٥- دائره المعارفنويسي (رضايي اصفهاني، «بررسي دائرة المعارف قرآن لايدن»، ١٣٨٥)؛

٦\_سفرنامەنوپسى؛

۷ برگزاری نشستها و کرسیهای شرقشناسانه؛

۸ ـ يروژههاي كلان در حوزه متن و تاريخ قرآن؛

٩\_فرصتهاى مطالعاتي زير نظر اتحاديه ارويا؛

١٠ ايجاد سايتها و نشريات علمي معتبر؟

۱۱\_ استشراق رسانهای.

نیت خوانی مستشرقان از تألیف کتابهای ترجمه قرآن، معجم و فهرست نگاری کتب دین اسلام غیر از این نیست که آنها ترجمه قرآن را وسیله ای برای تبلیغ مسیحبان بر ضد اسلام میخواهند و معجمنگاری و فهرستنگاری جهت سهولت جستجوی آیات، احادیث و تسلط بر نظرات و عقائد مسلمانان به کار می گیرند. البته بحث بر سر نگاه غالب است و استثاناتی وجود دارند که به بیان خداوند در قرآن، از اهل کتاب کسی است که اگر او را بر مال فراوانی امین شماری، آن را به تو بازمی گرداند؛ اما گروهی دیگر به دنبال چه چیزی هستند این سختکوشی در بعد پژوهشی و مطالعات دینی اسلامی به چه قصدی و نیتی است. هامیلتون گیپ، مستشرق انگلیسی پرده از این حقیقت بر میدارد: «نتیجه خالص آموزش و پژوهش معارف اسلامی توسط غربیان آن شد که مسلمانان را از سلطه دین بر



Muhammad Hassan Zamani Abbas Karimi

اندیشههایشان آزاد ساخت، بدون اینکه آنان این تغییر را احساس کنند» (زمانی، شرق شناسی و اندیشههایشان آزاد ساخت، بدون اینکه آنان این تغییر را احساس کنند» (زمانی، شرق شناسی غربیان، ۱۳۸۶)؛ یا در عبارتی دیگر قانونگذاری غربی را جایگزین قوانین فقهی شریعت اسلام قرار دهد. یا به گفته دکتر محمد قطب «آنها به دنبال تحریف هستند». نوعی از تحریف پنهان که اساساً مسیر را به ناکجاآباد خواهد رساند. شما مثلاً به این حیله مرموزانه توجه کنید که مستشرقان یک موضوع را بسیار برجسته و از مسائل اساسی اسلام قلمداد می کنند؛ اما در ظاهر تمام سعی شان را مصووف توجه به آن مسئله می کنند و سعی می کنند تا آن را برای عالمان و دانشمندان اسلامی هم مبرهن سازند که از موضوعات اهم است. لذا عالمان ما نیز چنین می کنند و تمام تلاش خویش را در جهت نیل و توجه بر آن موضوع می گذارند، درحالی که مسئله اساساً چیز دیگری است یک شعبدهبازی ساده است که شما تمام حواستان را بر «نقل» می گذارید؛ درحالی که آنها «عقل» را از میان جیبتان می قاپند و شما هرگز متوجه نخواهی شد و در تصورتان شی با ارزش خویش را حفظ کردهاید، درحالی که ارزش ناکافی خود تهی است. لذا اگرچه کشف نیات مؤلف با رجوع به متون، تاریخ و بستر و فضایی که در آن زیست می کنند، روشن به نظر می رسد؛ اما همیشه این قصد و نیت و عمل ظاهری نیست که مسیر را تعیین می کنند، و موسا آنها مقدمهای هستند برای هدفی غیرقابل پیش بینی و مرموزانه است.

در توجه به آثار نیکلسون و اولیری روشن است آنها اهمیت خاصی به مسئله تصوف و فرقههای صوفی و باطنی دادهاند تا آنها را به نام اسلام ثبت کنند. البته تاریخ پر است از امثال باطنیه، خوارج، قادیانیه، بایبه، بهائیه و تاریخ و میراث علمی و آداب انها که چنان به اسلام نسبتشان میدهند و موضوعات آنها را برجسته میکنند؛ گویی عین ذات اسلام هستند، درحالی که حتی با عرضیات اسلام نیز نسبتی ندارند.

بارتولد مستشرق روسى مىنويسد:

و.ف. مینورسکی کتابی درباره فرقه مردان در راه حقیقت تألیف کرده است. در روسیه یک سلسله تألیفاتی در این موضوع به وجود آمد که وسائل تحقیقات راجع به این نهضت مذهبی را فراهم ساختند در همان سالهای ۱۸۲۰، تحقیقات پرفسور کاظمبیک راجع به بابیها به وجود آمد، این کتاب در همان زمان به زبان فرانسه ترجمه شد. بعدها تحقیقات راجع به این فرقه با تأسیس جامعه بابیها در حدود روسیه؛ یعنی عشق آباد تسهیل گردید. در همین عشق آباد بود که تومانسکی تحقیقاتی راجع به بابیها به عمل آورد و این همان شخصی است که چندی بعد علاوه بر طبع چندین مقاله جداگانه، یکی از کتب مقدس بابیها را به نام کتاب اقدس با ضمیمه ترجمه روسی به طبع رسانید. یک سلسله دیگر از مقالات و مطبوعات مربوط به بابیها متعلق به بارون روزن و پرفسور ژکوسکی است. اولی مقدار مهمی در نسخ خطی تألیف بابیها را شرح داده است (زمانی، شرق شناسی و اسلام شناسی غربیان، ۱۳۸۶).

به گفته بارتولد همه چیز با انتشار یک کتاب آغاز می شود و بعد یک جامعه بابی در عشق آباد تأسیس می گردد و تحقیقات گسترش پیدا می کند و به موضوعی که اساساً هویت تاریخی درستی ندارد، هویت اصیل داده می شود. واضح است که مؤلفان و مؤسسان چه مسائلی را نشانه می گیرند و نیتهای خویش را چگونه عملی می کنند. قصدگرایی هرش غالباً تأکید بر این دارد که اثر نمی تواند از مؤلف و قصد و نیت او منفک دانسته شود و با تفسیری مبتنی بر تخیلات و تصورات مفسر توجیه گردد؛ چراکه این منتهی به چاله عمیقی می گردد که پایان قطعی و دقیقی ندارد و هر موضوعی را می توان بر آن بار کرد.

### مؤلف يا مفسر

اگر هرمنوتیک فلسفی گادامر بر هرش رجحان داده شود و فهمهای متفاوت از یک متن تصدیق گردد و عدم تعین معنای متن مورد پذیرش واقع شود، نمی توان نظریاتی را که مستشرقان در ادوار مختلف تاریخی ارائه کردهاند مورد نقد و بطلان قرار داد؛ چراکه اساساً گادامر معنا را متعلق فرایندهای ذهنی نمی داند؛ بلکه آن را خود فرایند ذهنی تلقی می کند. به دلیل آنکه این برداشتی روان شناختی است و تجربی نیست تا قابل آزمون تجربی و در معرض ابطال قرار گیرد؛ زیرا اصولاً ما به فرایندهای روان شناختی اذهان دیگر دسترسی نداریم تا آن را در معرض تحلیل و بررسی قرار دهیم.

به تعبیر هرش اگر معنا را نامتعین فرض بگیریم، دراین صورت نمی شود معیاری جهت درستی تفسیر ارائه داد. به عبارت دیگر نیت مؤلف و آنچه مستشرق در متن بیان کرده است، می تواند بهترین معیار برای تفسیر و برداشت و فهم متن محسوب شود، درغیراین صورت هر مرادی از متن ساختگی خواهد بود و نمی توان مشخصات خاصی را برای یک پارادیم تعریف یا تعیین کرد و اصولاً سیر تاریخی فهم نیز راه به جایی نخواهد برد.

از جهتی نمی توان بین آنچه معنای متن است و آنچه معنای متن نیست، تمایز گذاشت؛ به عبارتی برداشت از متون تألیفی مستشرقان یک عصر و مستشرقان عصر دیگری نسبت به موضوعی تمایز قائل شد و به سنجش پرداخت و درستی یا نادرستی آنها را به داوری نشست.

پس استقلال معنایافتگی متن و تعین معنای آن بهترین ابزار هرمنوتیکی است که می توان برای درک و تفسیر و نیت خوانی مستشرقان در دورههای تاریخی که همواره مبتنی برداشتهای غیرواقع نما هستند، استفاده برد.



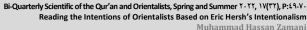
Muhammad Hassan Zamani Abbas Karimi

### نتبجه

بنابر دیدگاه هر منوتیکی که هرش پیش روی نهاده و اعتبار و ارزش و فهم متن را نیت مؤلف قرار داده است، تعین و استقلال معناشناختی متن را به مؤلف واگذار کرده که این دیدگاه، ابزاری به دست می دهد تا در درون سنت غربی به نقد دیدگاههای معرفت شناختی آنها در موضوعات بسیاری به ویژه شرق شناسی یرداخت؛ چراکه در مطالعات گذشته و کنونی غربی ها بسیاری از نظرات آنها همواره مشتمل بر دیدگاههای ناصوابی است که با هر رویکردی بدان پرداخته شود تصویری درست را بازنمایی نمی کند و ناشی از نیتها و اغراض خاصی است که منافع خاصی را می طلبد. روش هر منوتیکی هرش این نتیجه را به دست می دهد که اولاً آنها در هر دوره یا هر مکتبی، نیت یـا قصـد خـاص خـویش را در نظر دارند که در تمام آثار آنها ساری و جاری است که به طور کل آنها را می توان در قالب مکتبهای سه گانه استشراق یعنی تبشیری - دینی که نیتی جز تبلیغ و به تبع؛ سلطه مسیحیت و بدعت شمردن دین اسلام یا مکتب استعماری - سیاسی که نیتی جز سلطه غرب بر تمام منافع و منابع شرق و بسط دادن واصل شمردن فرهنگ اروپایی و بقیه را ذیل آن فرهنگ تعریف کردن ندارند و یا مکتب علمی – حقیقت جو یانه که نیتها در اینجا می تواند گوناگون شود و همرنگ سیاهی و ظلمت به خود بگیرد و در یی انحراف دادن مسیری راستین باشد و هم روشنایی بخشد و حقائق را هو یدا کند؛ اما چنانکه از آثـار مستشرقاني چون برنارد لوئيس هو يدا است، آنها مفاهيمي را در گستره آثار خـويش بـه نحـو مرموزانـه بسط می دهند که به طور مستقیم شاید نتوان به آنها یی برد؛ اما این مفاهیم، آثار سوئی در ناخودآگاه مخاطب نهادینه می کنید که عمدتاً ناشی از نیتهای سلطه طلبانه، ناسیونالیستی، برتری طلبی یا دگماتیسم دینی است.

### منابع

- ۱. ایگلتون، ت، پیش درآمدی بر نظریه ادبی، ترجمه: عباس مخبر، تهران: انتشارات طرح نو، ۱۳۷۳.
- ۲. ایوب، محمد، «ادیان الهی از منظر قرآن»، پژوهشهای قرآنی، شماره ۳۱، وِیژه نامه قرآن و ادیان و فرهنگها، ۱۳۸۱.
- ۳. برازش، علیرضا، «گامهای بلند در زمینه معجم نگاری»، کیهان فرهنگی، شماره ۱۲۷، خرداد و تد ۱۳۷۵.
  - ٤. بشيريه، حسين، چگونگي گفتگوي تمدنها، انديشه حوزه، شماره ٤٧ و ٤٨، ١٣٨٣.
- ۰. بهرامی، محمد، «هرمنوتیک هرش و دانش تفسیر»، پژوهشهای قرآنی، شماره ۲۱ و ۲۲ ویژه نامه مبانی و فهم قرآن، ۱۳۷۹.
- ۲. پورزکی، گیتی، «بازتفسیر مفهوم غربزدگی جلال آل احمد در پرتو مفهوم دیالوجیستی خود و دیگری»، مجله اندیشه سیاسی در اسلام، شماره ۱۱، بهار ۱۳۹۲.
  - ۷. خسروشاهی، سیدهادی، «ترجمه قرآن به زبانهای اروپایی»، کیهان اندیشه، شماره ۲۸، ۱۳۲۸.
- ۸. دورانت، ویل، تاریخ تمدن، ترجمه: احمد آرام، تهران: سازمان انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی، ۱۳۲۷.
  - ٩. دين پرست، منوچهر، سيدحسين نصر دلباخته معنويت، كوير، تهران: چاپ سوم، ١٣٨٧.
  - ۱٠. رضایي اصفهاني، محمدعلي، «بررسي دائرة المعارف قرآن لايدن»، قرآن پژوهي خاورشناسان، ١٣٨٥.
- ۱۱. رنجبری، ایوب، نقد و بررسی آرای مستشرقان درباره سیره نبوی، پایاننامه ارشد، مرکز مدیریت حوزه علمه، ۱۳۸۸.
  - ۱۲. زمانی، محمدحسن، شرقشناسی و اسلامشناسی غربیان، بوستان کتاب، قم: ۱۳۸٤.
- ۱۳. سرایی، نجف، روشنگری، روایت تاریخی، قدرت (نقد و بررسی سه تاریخدان اروپامحور)، یایاننامه ارشد، دانشگاه تهران، ۱۳۹۱.
  - ١٤. سعيد، ادوارد، شرق شناسي، ترجمه: عبدالرحيم گواهي، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامي، ١٣٧٧.
- ۱۵. سعیدی، غلامرضا، «نمونهای از عظمت و شکوه تمدن اسلام در اندلس»، مجله جهان اسلام، چاپ کراچی)، درسهایی از مکتب اسلام، سال یازدهم، شماره ۳، اسفند ۱۳۴۸.
- ۱٦. صابر، محسن، «هوسرل و ژاپنیها»، فصلنامه نقد کتاب کلام، فلسفه و عرفان، دوره ۵، شماره ۹ و ۱۰، ۱۳۹۵.



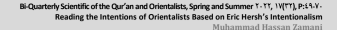


ammad Hassan Zamanı Abbas Karimi

- ۱۷. صادقی، هادی، بررسی تحلیلی انتقادی مبانی هرمنوتیکی اریک هرش با نظر به آرای علامه طباطانی، رساله دکتری دانشگاه ادبان، ۱۳۹۲.
- ١٨. غزالي، محمد، دفاع عن العقيدة و الشريعه ضد مطاعن المستشرقين، قاهره: نهضه مصر للطباعه، ١٩٩٩.
  - ۱۹. فعالی، محمدتقی، «تفسیر متون مقدس در دو نگاه»، قبسات، شماره ۱۳۷۹، ۱۳۷۹.
- ٢. فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق، الدراسات العربيه و الاسلاميه في اروپا حتى بدايه القرن العشرين، تعريب: عمر لطفي العالم، دار قتيبه، دمشق: ١٤١٧.
- ۲۱. قادری، تیمور، «برنارد لوئیس، پیترمالکوم هولت، آنکاترینسواینفورد لمبتون»، تاریخ اسلام کمبریج، آبفام مهتاب، تهران: ۱۳۸۷.
- ۲۲. متقی، حسین، «ویلهم آلورت و فهرست کتابخانه برلین: الگویی همچنان نوین برای فهرستنگاری نسخه های خطی»، کتاب ماه، کلیات سال هفتم، شماره ۹ و ۱۰ (پیاپی ۸۱ و ۸۲)، شهریور و مهر ۱۳۸۳.
- ۲۳. نقیبزاده، احمد، «هگل و شرق باستان»، مجله اطلاعات سیاسی و اقتصادی، شماره ۱۵۱ و ۱۵۲. ۱۳۷۹ شر.
- ۲٤. نيوتن، ک.م، مترجم: يوسفعلي اباذري، «هرمنوتيک»، فصلنامه ارغنون، دوره ۱، شماره ٤، ١٣٧٣.
- ۲۵. واعظی، اصغر، «قصدگرایی در برابر استقلال معناشناخت»، پژوهشهای ادبی، سال دهم، شماره ۴۱، یاییز ۱۳۹۲.
- ۲۲. هوی، د، حلقه انتقادی (هرمنوتیک، تاریخ، ادبیات و فلسفه)، ترجمه: مراد فرهادپور، انتشارات روشنگران و مطالعات زنان، تهران: ۱۳۷۹.
  - YV. Cantwell Smith, Wilfred, Islam in Modern History, Princeton University Press, 1907.
  - YA. Gadamer, H.G., Truth and Method, Routlegye, London, 19A1.
  - 14. lewis, bernard, The Middle East, weidenfled and nicolson, 1900.
  - r. Paret, Rudi, Arabic and Islamic studies at German universities. German orientalists since Theodor Nöldeke. Steiner, Wiesbaden, 1977.
  - ry. said, edward, orientalism, Pantheon Books, 19VA.
  - YY. Southern, R. W, Western Views of Islam in the Middle Ages Hardcover January 1, 1974.
  - watt,w, Montgomery, Muslim-Christian Encounters (Routledge Revivals): Perceptions and Misperceptions, 1991.

#### Resourses

- 1. Ayyub, Muhammad, "Divine Religions from the Perspective of the Quran", Quranic Researches, No. "1, Special Issue on the Quran and Religions and Cultures, "1.1".
- Y. Bahrami, Muhammad, "Hermeneutics "Hersh" and Science of Tafsir", Quranic Researches, No. Yl and YY, Special Issue of Basics and Understanding of the Quran, Y....
- Barazish, Alireza, "Big Steps in the Field of Lexicography", Kihan Farhangi, No. 177, June and July 1997.
- E. Bashiriyyah, Hossein, How Civilizations Talk, Andisheh Howzeh, No. ٤٧ and ٤٨, ٢٠٠٤.
- o. Cantwell Smith, Wilfred, Islam in Modern History, Princeton University Press, 1907.
- Deen Parast Manouchehr, Seyyed Hossein Nasr; Lovesih of Spirituality, Kavir, Tehran:
  \*\*rd Edition, \*\*.\*\*.
- v. Durant, Will, *History of Civilization*, Translated by Ahmad Aram, Tehran: Islamic Revolution Publishing and Education Organization, 19AA.
- A. Eagleton, T., *Literary Theory; An Introduction*, Translated by Abbas Mokhbir, Tehran: Tarh-e-No Publications, 1992.
- 9. Fa'ali, Muhammad Taqi, "The Interpretation of Holy Texts in Two Perspectives", Qabasat, No. 14, 15.
- Yo. Fook, Yohan, History of the Orientalism Movement, Al-Arabiya and Islamic Studies in Europe, even the Beginning of the 20th Century, Translated by Omar Lotfi al-A'alam, Dar Qutabah, Damascus: YEYY.
- Gadamer, H.G., Truth and Method, Routledge, London, 1941.
- 11. Ghazzali, Muhammad, Defense of the Faith and Shari'ah Against the Impostors of the Orientalists, Cairo: Nahzah Misr for Printing, 1999.
- Hoy, D., *Critical Circle, (Hermeneutics, History, Literature and Philosophy)*, Translation: Murad Farhadpour, Roshangari Publications and Women's Studies, Tehran: Y....
- ۱۳. Khosrowshahi, Seyyedhadi, "Translation of the Quran into European Languages", Kihan Andisheh, No. ۲۸, ۱۹۸۹.
- 18. Lewis, Bernard, The Middle East, Weidenfled and Nicolson, 1900.
- Mottaghi, Hossein, "Wilhelm Alwert and the Catalog of the Berlin Library: A Still New Model for the Cataloging of Manuscripts", Kitab Mah, Kulliyat, Year <sup>1</sup>, No. <sup>9</sup> and <sup>1</sup> (Consecutively <sup>1</sup> and <sup>1</sup>), August and September <sup>1</sup>. <sup>2</sup>.



Abbas Karimi



- Naqibzadeh, Ahmad, "Hegel and the Ancient East", Ittila'at Journal of Political and Economic, No. 101 and 107, 7....
- Newton, K.M., Translator: Yusuf Ali Abazari, "Hermeneutics", Organon Quarterly, Volume 1, Number 5, 1995.
- NA. Paret, Rudi, Arabic and Islamic Studies at German Universities. German Orientalists since Theodor Nöldeke. Steiner, Wiesbaden, 1977.
- 19. Porzaki, Gitti, "Reinterpreting the Concept of Westernization of Jalal Al-Ahmad in the Light of the Dialogical Concept of Self and Other", Journal of Political Thought in Islam, No. 11, Spring Y. 19.
- Y.. Qadiri, Timur, "Bernard Lewis, Peter Malcolm Holt, Anne Catherine Swinford Lambton", Cambridge History of Islam, Abfam Mehtab, Tehran: Y. A.
- YI. Ranjbari, Ayyub, *Criticism of Orientalists' Opinions about Prophetic Life*, Thesis, Seminary Management Center, Y. 9.
- rr. Rezaei Isfahani, Muhammad Ali, "Review of the Leiden Encyclopaedia of Quran", Orientalists' Quranic Research, r. 7.
- Yr. Sa'eed, Edward, *Orientalism*, Translated by: Abdur Rahim Gowahi, Tehran: Islamic Culture Publishing House, 199A.
- YE. Sa'eedi, Gholamreza, "An Example of the Greatness and Glory of Islamic Civilization in Andalusia", Jahan Islam Magazine, Karachi Edition), Lessons from the Islamic School of Thought, Year '1, Number ", March 1979.
- Yo. Sabir, Mohsin, "Husserl and the Japanese", Quarterly Review of Kalam, Philosophy and Mysticism, Volume o, Number and 1., Y. 17.
- YT. Said, Edward, Orientalism, Pantheon Books, 19VA.
- YV. Saqi, Hadi, Analytical-Critical Review of Eric Hersh's Hermeneutic Foundations with from Allamah Tabatabai's Viewpoint, Doctoral Dissertation of University of Religion, Y·IV.
- YA. Saraei, Najaf, Enlightenment, Historical Narrative, Power (Criticism of Three European-oriented Historians), Thesis, University of Tehran, Y.YY.
- Y4. Southern, R. W, Western Views of Islam in the Middle Ages, Hardcover January 1, 1974.
- r. Vaiezi, Asghar, "Intentionalism against the Independence of Semantics", Literary Researches, Year 1., Number £1, Fall 7.1".
- Watt, W, Montgomery, Muslim-Christian Encounters: Perceptions and Misperceptions, Routledge Revivals, 1991.
- TY. Zamani, Muhammad Hassan, Orientalism and Islamology of Westerners, Bustan Kitab, Qom: Y . . .