

# An Introduction to the Approach of the Quran to the Reformation and Education of Criminals (The Model of Quran Therapy for Criminals)\*

Muhammad Ali Haji Dehabadi <sup>1</sup>

#### **Abstract**

One of the most important topics in the field of criminology is "reformation" and treatment of criminals", which nowadays mostly means rehabilitation and carrying out the necessary activities to return them to a healthy social life; This therapy is not only focused on psychological therapy; rather, it includes all technical and professional education and consulting measures, etc. Analyzing this important task in the Holy Ouran is the subject of this article, which tries to provide a general view of the important aspects of this discussion by extracting and analyzing related Ouranic statements and narratives. The findings of the research indicate that the Quran, due to its attributes of "healing" and "mercy", its various dimensions such as words (recitation, reading and listening) and content (rich non-Quranic knowledge and teachings) can be used as a model in the treatment of criminals should be mentioned along with other human models, which, of course, have significant characteristics in comparison. The exact extraction of the foundations and principles and mechanisms and methods of reforming the Ouran and their practical testing require many other pieces of research.

**Keywords:** Reformation and Treatment, Rehabilitation, Criminals, Crimes, Quranic Model.

<sup>\*</sup> Date of receiving: 21 January 2022, Date of approval: 30 May 2022.

<sup>1.</sup> Associate Professor, Department of Criminal Law and Criminology, University of Qom; (dr\_hajidehabadi@yahoo.com).



مقاله علمي \_ يژوهشي

# رویکرد قرآن به اصلاح و تربیت مجرمان (الگوی قرآندرمانی مجرمان)\*

# محمدعلی حاجی دهآبادی۱

#### چکیده

از مهمترین مباحث در حوزه علوم جنایی «اصلاح و درمان مجرمان» است که امروزه بیشتر به معنای بازپروری و انجام فعالیتهای لازم به منظور بازگشت آنان به زندگی اجتماعی سالم می باشد؛ این درمانگری تنها معطوف به درمانگری روانی نیست؛ بلکه همه اقداماتی آموزشی فنی و حرفه ای و مشاوره ای و.. را دربرمی گیرد. واکاوی این مهم در قرآن کریم موضوع این مقاله است که با روش توصیفی تحلیلی و با استخراج و تحلیل گزارههای قرآنی و روای مرتبط می کوشد تا نگرشی کلی بر ابعاد مهم این بحث ارائه دهد. یافتههای پژوهش حاکی از این است که قرآن به سبب اتصاف به «شفا» و «رحمت»، ابعاد گوناگون آن همچون: الفاظ (تلاوت و قرائت و استماع) و محتوا (معارف و آموزههای غنی قرآنی) می تواند به عنوان یک الگودر درمانگری مجرمان، در کنار دیگر الگوهای بشری، مطرح شود که البته در مقایسه، از ویژگیهای قابل توجهی برخوردار است. استخراج دقیق مبانی و اصول و مکانیزم ها و روشهای اصلاحی قرآن و آزمون عملی آنان نیازمند پژوهشهای فراوان دیگری است.

واژگان کلیدی: اصلاح و درمان، بازپروری، مجرمان، جرایم، الگوی قرآنی.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/١١/٠١ و تاریخ تأیید: ۱٤٠١/٠٣/٠٩.

۱. دانشیار گروه حقوق جزا و جرم شناسی دانشگاه قم؛ (dr\_hajidehabadi@yahoo.com).



### درآمد

از جمله مباحث مهم در حوزه علوم جنایی (Criminal Sciences)، و به طور خاص جرمشناسی، بحث از اصلاح و درمان مجرمان است که یک شاخه از حرمشناسی کاربردی را با عنوان «حرمشناسی بالینی» (Clinical Criminology) به خود اختصاص داده است (رایجیان اصلی، درآمدی بر جرمشناسی، ۱۳۹۷: ۲۹). افزون بر این، در شاخه دیگر این علوم یعنی «سیاست جنایی» (Criminal Policy) نیز که عهده دار طراحی و تدوین مهمترین استراتژیها و راهبردها در مواجهه مؤثر با جرم اعم از روشهای سرکوبگرانه و تنبيهي يا ييشكيرانه است (فتحي بهنسي، السياسة الجنايية في الشريعة الاسلاميه، ٩٠٩: ٥؛ حسيني، سیاست جنایی در اسلام و جمهوری اسلامی ایران، ۱۳۸۱)؛ بخشی از این راهبردها با عنوان راهبردهای اصلاح گرانه (تأهیل المجرمین) مورد بررسی قرار می گیرد. قدمت این بحث در قانون گذاری جوامع بشری و در مقررات و اسناد بین المللی به کمتر از یک سده می رسد (ابراهیمی، بازیر وری عادلانه مجرمان، ۱۳۹۱: ۱۵۳). در حوزه دیگر علوم نیز بحث از اصلاح رفتارهای نابهنجار و یا کمک به بازسازی شخصیت منحرفان و کجروان، از جمله مباحث مهم در حوزه روانشناسی بالینی و مددکاری اجتماعی است (كاوينگتن كلمن، روانشناسي نابهجار و زندگي نوين، ١٣٧٦: فصل اول). در حوزه فلسفه حقوق کیفری نیز که از دیگر شاخههای علوم جنایی است اصلاح و درمان مجرمان بهعنوان یکی از اهداف و مقاصد کیفرگذاری و کیفردهی مورد بحث و بررسی قرار می گیرد (یزدیان جعفری، چیستی و چرایی مجازات). ازاین رو اصلاح و درمان مجرمان در حوزههای مختلف علوم، جایگاه ویژهای دارد. ازسوی دیگر نگاه سطحی، و نه مداقه در قرآن کریم، ما را با این ادعای خداوند بزرگ در قرآن آنهم به صراحت مواحه مي سازد كه قرآن نقش درمانگرانه و شفا بخشي دارد. خداوند متعال در قرآن كريم قرآن را موعظه اي از جانب پروردگار و شفای بیماری قلبی و روحی و عامل هدایت و رحمت مؤمنان داشته است: ﴿يا أَيهَا النَّاسُ قَدْ جاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفاءٌ لِما فِي الصُّدُورِ وَ هُدىً وَ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ (يونس/٥٧)؛ «اي مردم، به یقین، برای شما از جانب پروردگارتان اندرزی، و درمانی برای آنچه در سینهها است و رهنمود و رحمتی برای گروندگان [به خدا] آمده است».

درجای دیگر می فرماید: ﴿نُنَزِّلُ مِنَ الْقُوْآنِ ما هُوَ شِفاءٌ وَ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (اسرا ۸۲)؛ «و ما آنچه را برای مؤمنان مایه درمان و رحمت است از قرآن، نازل می کنیم».

در متون روایی نیز پیشوایان دینی بر نقش شفا بخشی و درمانگری قرآن تأکید کردهاند. امام علی طبی در توصیف قرآن می فرماید: «فِیهِ شِفَاءُ الْمُسْتَشْفِی وَ کَفَایةُ الْمُکتَفِی؛ هر درمانخواهی را درمان و هر بی نیازی طلبی را کافی است» (شریف رضی، نهج البلاغه، ۱۳۷۹: ۲۸۱).



در جایی دیگر می فرماید: «فَاسْتَشْفُوهُ مِنْ أَدْوَائِكُمْ وَ اسْتَعِینُوا بِهِ عَلَی لَأُوْائِكُمْ فَإِنَّ فِیهِ شِفَاءً مِنْ أَكْبَرِ اللَّاءِ وَ هُوَ الْكَفْرُ وَ النِّفَاقُ وَ الْغَی وَ الضَّلَالُ؛ پس درمان خود را از قرآن بخواهید ودر سختی ها از قران یاری بطلبید که در قران درمان بزرگترین بیماری ها یعنی کفر و نقاق و سرکشی و گمراهی وجود دارد» (همان: ۳۳۳).

در این صورت جای این سوال وجود دارد که آیا از قرآن می توان در درمان انحرافات و کجروی ها و منحرفان و کجروان که بعضاً در حقوق کیفری به عنوان جرم و مجرم نیز شناخته شده اند سخن گفت؟ اگر چنین است درمانگری قرآن نسبت به اینگونه رفتارها چگونه است؟ مهمترین روشهای درمانگری قرآن چیست؟ مهمترین محتواهای درمانگری قرآن در این حوزه چیست؟ مهمترین محتواهای درمانگری قرآن در این حوزه چیست؟ وجوه تمایز درمانگری قرآن در مواجهه با جرایم و مجرمان با آنچه در دانش جرم شناسی تاکنون ارائه شده است در چیست؟ قلمروی درمانگری قرآن نسبت به جرایم و مجرمان تا کجاست؟ آیا قرآن می تواند هرنوع جرم و هر مجرمی را درمان کند؟ مبانی درمانگری قرآن در ارتباط با جرایم و مجرمان چیست؟ و ... طبیعی است پاسخ دادن به این سوالات در گنجایش یک مقاله نیست. این مقاله می کوشد تا با نگرشی کلان این مسئله را دنبال کنید و حوزه هایی را برای بحث و پژوهش پیشنهاد کند. پیش از این لازم است تا مفهوم اصلاح و تربیت و درمان واکاوی شود (مبحث نخست)؛ آنگاه امکان و مبنای درمانگری قرآن نسبت به جرام و مجرم ارائه خواهد شد (مبحث دوم)؛ و در نهایت نمونه هایی از روشهای درمانگری قرآن نسبت به جرام و مجرم ارائه خواهد شد (مبحث سوم).

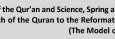
# اول. واکاوی معنایی اصلاح و درمان در جرمشناسی و قرآن کریم

در دانش جرم شناسی اصلاح و درمان در معانی گوناگونی به کار رفته است و معادلهای واژگانی مختلفی برای این معنا وجود دارد. در آغاز اصلاح و درمان به معنای اصلاح عمیق شخصیتی مجرم بود که از آن به reformation تعبیر می شد. در این معنا اصلاح دربردارنده تغییر در روحیات فرد و قدرت تشخیص بد بودن عمل انجام شده و توانایی اتخاذ تصمیمی صادقانه برای اصلاح زندگی آینده بود. در این معنا اصلاح مستلزم تغییر در نگرش اخلاقی مجرم بود (کانتیگهام، فلسفه مجازات، ۱۳۷٤: این معنا اصلاح مستلزم تغییر در نگرش اخلاقی مجرم بود (کانتیگهام، فلسفه مجازات، ۱۳۷٤؛ کردن زمینههای لازم برای بازگشت بزهکار به وضعیت اولیه و البته سالمش در اجتماع است و معادل واژگانی چون reintegration به وضعیت اولیه و البته سالمش در اجتماع است و معادل واژگانی چون ۳ و 303، 2004 درمان بزهکار عبارت است از



یک برنامه مداوای روانی اخلاقی با رعایت شرایط لازم برای تامین امنیت جامعه به منظور بهبود امکانات سازش یذیری اجتماعی او (نجفی ابرند آبادی و هاشم بیگی، دانشنامه جرمشناسی، ۱۳۷۱: ٣٣٤). برخی بازیروری را به معنای بهسازی اجتماعی یا اصلاح اخلاقی توأم با حسن رفتار میدانند (ابراهیمی، بازیروری عادلانه مجرمان، ۱۳۹۱: ۱۰۶). در این رابطه دو رویکرد اجتماعی و اخلاقی وجود دارد. در رویکرد اجتماعی که متأثر از یافته های جرم شناسی است، معیارهای مشخص و قابل سنجشی برای ارزیابی اصلاح فرد ارائه می شود. در این معنا بازیر وری عبارت است از «استحکام روابط اجتماعی و فردی بزهکار بهگونهای که به وی اجازه دهـ د بهطور فعـال در جامعـ ه وارد شـود و مهارتهای مفید و مقبول اجتماعی را فراگیرد و در عمل ازاین توانایی ها استفاده کنید (Buchanan، p 387- 397 ،problem Dray use and sacial Exclusion). در رویکرد اخلاقی که با اندیشههای روحانیون مسیحی در اصلاح زندانها گره خورده است، زندان هماننـد دیـر و صـومعهای بـرای تطهیـر بزهکاران است و مجازات تاوان عمل و کفاره رفتار اوست (ابراهیمی، بازیروری عادلانه مجرمان، ۱۳۹۱: ۱۰۵). درهرحال، امروزه الگوهای مختلفی برای اصلاح و درمان مجرمان وجود دارد. در الگوی بالینی مجرم یک بیمار تلقی می شود بدین معنا که در ساختار شخصیتی او یا در فرایند اجتماعی شدن او کاستی هایی وجود داشته که او را به بزهکاری کشانده است و باید این کاستی ها مرتفع گردد. الگوی دوم، «الگوی حمایت اجتماعی» است که در آن بیشتر برحمایت از آماج بزه و بـزه دیـده تأکیـد می شود و اگر اقدامات آموزشی درمانی تربیتی و مراقبتی نسبت به مجرم انجام می شود، عمدتاً در راستای صیانت از جامعه است. الگوی سوم، «الگوی اصلاح بزهکار از طریق وضع کیفر و مجازات کردن بزهکار» است؛ در این الگو فرض بر این است که انسان موجودی آزاد و مختار است که با ملاحظه بیامدهای عمل خویش به بازنگری در رفتار خود می پردازد و مجازات می تواند او را از ادامه رفتارهای ناشایست باز دارد (حاجی ده آبادی، اصلاح و در مان مجرمان در سیاست جنایی اسلام و ایران، ۱۳۸۶: ۱۲-۱۷). حال باید دید که آیا می توان از الگوی قرآنی بازیروری و درمان مجرمان سخن گفت؟ ویژگی های این الگو چیست؟ وجوه تمایز آن با الگوهای رایج در چیست؟ و سوالات فراوان دیگری که در این باره قابل طرح است؛ اما پیش از هر چیز باید دید که مراد از اصلاح و درمان در قرآن چیست؟ و چه واژه یا واژگانی ناظر به این معنا در قرآن وجود دارد؟

در قرآن کریم از اصلاح و درمان به شفا و رحمت تعبیر شده است: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (اسرا ۸۲)؛ «و ما آنچه را برای مؤمنان مایه درمان و رحمت است از قرآن، نازل می کنیم».



در این آیه شفا مطلق است و شامل شفای جسم و روح هر دو می شود و در کنار آن «رحمت» به عنوان وصف دیگر قرآن، بیان شده است. بر خبی از مفسران قرآن را شفای بیماری های روحیی و حسمي، هر دو دانستهاند (سيزواري، ارشاد الاذهان في تفسير القرآن، ١٤١٩: ١/ ٢٩٥). در هر حال شکی نیست که قرآن خود را شفابخش بیماریهای روحی میداند: «شفا معمولاً در مقابل بیماریها و عیبها و نقصها است، بنابراین نخستین کاری که قرآن در وجود انسانها میکند همان پاکسازی از انواع بیماریهای فکری و اخلاقی فرد و جامعه است؛ پس از آن مرحله «رحمت» فرا می رسد که مرحله تخلق به اخلاق الهي و جوانهزدن شكوفه هاي فضائل انساني در وجود افرادي است كه تحت تربیت قرآن قرار گرفتهاند. به تبعیر دیگر «شفا» اشاره به «یاکسازی» و رحمت اشاره به «نوسازی» دارد (مکارم شیرازی و دیگران، تفسیر نمونه، ۱۳۷۱: ۱۲ / ۲۳۷). این معنا مورد قبول و مدنظر بسیاری از مفسران ديگر نيز هست (طباطبايي، الميزان في تفسير القرآن، ١٣٩٠ ق). البته ممكن است در معادل یابی اصلاح و درمان در قرآن ما سراغ واژگان دیگری همچون هدایت و توبه و ... برویم؛ اما باید توجه داشت که افزون بر عمومیت معنایی برخی از این واژگان نظیر هدایت – که الزاماً منطبق بـا اصـلاح و درمان مجرم و منحرف نیست - برخی از واژگان دیگر مانند «توبه» نیز از روشها ومکانیزمهای درمانگری قرآن است، بنابراین به دو واژه شفا و رحمت در معادلیابی این معنا، یعنی بازیروری و به تعبير جامع تر اصلاح و درمان اكتفا مي شود. به هر حال، آنچه در اين ميان مهم است اين است كه آيا درمانگری قرآن در این گونه امور، یعنی جرایم و انحرافات امکان دارد یا اساساً رسالت قرآن ناظر به امور دیگر است؟

# دوم. امکان درمانگری قرآن در حوزه کجروی و جرم

ممکن است گفته شود که شفا و رحمت بودن قرآن و درمانگری آن اساساً در حوزه امور معنوی و اخروی است نه امور دنیوی؛ خصوصاً که در حوزه قرآن درمانی ما نیازمند یک نوع آسیبشناسی هستيم. چه، در اين حوزه ما شاهد احاديث جعلي و بدعتها و انحرافات قابل توجهي هستيم. بهعنوان مثال، در خصوص بازگردانده شدن مال مسروقه گفتهاند: «شب جمعه یا روز جمعه، رو به قبله سوره فاتحه خوانده شود، بعد شروع كند به سوره انعام تا آيه ﴿مِثْلَ مَا أُوتِي رُسُلُ اللَّهِ﴾ و بدون فاصله برخيزد و دو رکعت نماز کند در هر رکعت هفتاد حمد، هفت آیةالکرسی و هفت مرتبه سوره کوثر بخواند و بعد از فراغ به همان نحو رو به قبله بخواند «اللّهُ أَعْلَمُ حَيثُ» ... تا آخر سوره بخواند، دزد برده را بياورند» (روستا، شفاخانه قرآنی، ۱۳۷۹: ۱۱۷). بدیهی است این گونه امور در هیچ روایتی و دستکم روایت



صحیحی دیده نمی شود و ممکن است تجربه شخصی یک نفر با کیفیتی که خود به ذهنش رسیده باشد، ولی تعمیم پذیر نیست و حتی اگر تعمیم پذیر هم باشد نمی توان به عنوان نسخه قرآنی مطرح کرد؛ حتی اگر حدیثی هم پشتوانه آن باشد، باید توجه داشت که نمی توان به بسیاری از احادیث در حوزه قرآن درمانی اعتماد کرد؛ چراکه «حدیث سازی در قرآن درمانی وضعیتی اسف بارتر از حدیث سازی در فضایل سوره های قرآنی دارد. احادیث قرآن درمانی به جز بسیاری اندکی از آنها سابقه ای بیش از هشت قرن را نشان نمی دهند. بعضی از تولیدات قرن هشتم هجری اند که غالباً در حلقه های صوفیانه حکیمانه شبه جزیره هندوستان تولید شده اند (رهبری، قرآن در مانی در بوته نقد، ۱۳۸٤: ۱۹۷۷).

در هر حال و با عنایت به آسیبهایی که ممکن است وجود داشته باشد یا در این مسیر پدید آید، نمی توان از اطلاق آیات قرآنی و روایاتی که ناظر به وجه شفا بودن قرآن و درمانگری آن است صرف نظر کرد. حتی اگر ما قرآن را با لحاظ رسالت پیامبر شخود رنظر بگیریم، این درمانگری نه تنها رد نمی شود که تأیید نیز می شود؛ چراکه رسالت پیامبر شخوارج ساختن انسانها از ضلالت و گمراهی (لیخر جَکمٔ مِنَ الظُلُمَاتِ إِلَی النُّورِ (احزاب/٤٣)؛ و تعلیم و تربیت و تزکیه ﴿زکیهم و یَعِلِمُهُمُ الْکتابَ وَ الْمِحکمَة ﴾؛ (جمعه/۲) آنهاست تا از رفتارهای زشت وناپسند که به برخی از نمونههای آنها در قرآن تصریح شده است؛ مانند شرابخواری، زنا، سرقت، کودک کشی، همسرآزاری، ربا خواری و قمار که همگی مصداق بارز جرایم و انحرافات هستند، دوری گزینند و این چیزی جز اصلاح و تربیت مجرمان نیست. مهم کشف ابعاد این درمانگری است.

# سوم. ابعاد درمانگری قرآن نسبت به جرایم و مجرمان

سوال مهمی که در این رابطه مطرح است این است که ابعاد درمانگری قرآن چیست؟ آیا شنیدن صوت قرآن و موسیقی قرآنی آنچنان تأثیر عظیمی دارد که بزهکار را از ارتکاب جرم منصرف می سازد؟ یا محتوا و مضمون و معرفتی که قرآن بر فرد مجرم عرضه می کند، او را از جهالت و گمراهی یا سرکشی و خود بینی و ... خارج می سازد؟ یا اساساً برنامه ای که قرآن برای اصلاح جامعه ارائه می کند، باعث پیشگیری و نیز بازدارندگی از ارتکاب جرم می شود؟ آیا روشهایی که قرآن در برخورد با بزهکاران ارائه می دهد و نیز دیگران را به انجام آن فرا می خواند در اصلاح و بازپروری بزهکاران موثر است؟ حقیقت این است که در این حوزه اطلاعات و پژوهشهای اندکی صورت گرفته است. به عنوان مثال، برخی از محققان در پژوهشی که درباره اثربخشی آوای قرآن بر کاهش میزان اضطراب زندانیان انجام داده اند، به این نتیجه رسیده اند که استماع آوای قرآنی اثر قابل توجهی بر کاهش میزان اضطراب زندانیان داشته



است. این تحقیق که بر روی زندانیان مرد زندانهای کر مانشاه که بیش از یک ماه در زندان حضور داشتهاند انجام شد نشان داد که شنیدن آوای قرآن به طور معناداری بر کاهش میزان اضطراب زندانیان موثر بوده است (اکبری و همکارن، اثر بخشی آوای قر آن برکاهش میزان اضطراب زندانیان، ۱۳۹۰: ۲۵). يژوهشها ثابت كرده است كه اضطراب زندانيان از جمله عواملي است كه در ارتكاب ناهنجاریها و بزهکاریهای انان حتی در محیط زندان تأثیر دارد. ناگفته نماند که تأثیر استماع آیات قرآن در حوزههای دیگر نیز مورد بررسی قرار گرفته است. برخی از پژوهشگران تأثیر آوای قرآن کریم را به عنوان یکی از موسیقی های آیینی متناسب با ساختار جامعه ما در راستای کاهش درد و اضطراب بیماران، مورد بررسی قرار دادهاند. در یک تحقیق که تحت عنوان «بررسی تأثیر قرآن کریم بر اضطراب بیماران قبل از عمل جراحی» روی هشتاد بیمار انجام شد نشان داد که این برنامه نقش موثری در کاهش میزان اضطراب بیماران داشته است (خبرگزاری بین المللی قرآن کریم ۱۳۹۲/۱/۲۲). حتی اگر از آوا و موسیقایی قرآن صرف نظر کنیم، نفس «قرائت قرآن کریم» می تواند در حوزه اثر بخشی روحی روانی افراد منحرف مورد بررسي قرار گيرد. در روايتي از امام صادق يليخ آمده است كه: «مَنْ قَـرَأ الْقُـرْآنَ وَ هُـوَ شَابٌّ مُؤْمِنٌ اخْتَلَطَ الْقُرْآنُ بِلَحْمِهِ وَ دَمِهِ» (صدوق، ثوابِ الاعمـال و عقـابِ الاعمـال، ١٤٠٦: ١٠١). در این راستا طرح شفا (شامل قرآن خواندن و حفظ قرآن توسط زندانیان) در زندانهای استانهای مختلف اجرا شده و همگی حاکی از تأثیر بسزای این برنامه در کاهش تخلفات زندانیان و بهبودی آنها داشته است (خبرگزاری مهر، دوشنبه ۱۸ / ۱۲ / ۱۳۹۹). البته نگارنده اذعان دارد که زمانی می توان این قبیل اخبار و برنامهها را بهعنوان یک دلیل یا اماره مورد استناد قرار داد که با روش علمی و توسط متخصصان انجام گرفته و ارزیابی شده باشد؛ اما در حد تجربه های رایج به آنها اشاره شد.

البته شفابخشی و درمانگری قرآن تنها به فهم معارف آن محدود نمی شود؛ بلکه آنچه از روایات استفاده می شود این است که تلاوت و قرائت و حتی استماع قران و نیز ملازمت و موانست با آن نقش بسیار مهمی در تحول روحی و معنوی انسان دارد. در روایتی پیامبر اکرم شبه به صراحت می فرماید: قرآن زنگارها را از روح آدمی می زداید: «إِنَّ هَذِهِ الْقُلُوبَ تَصْدَأُ کَمَا یصْدَأُ الْتَحِیدُ قِیلَ فَمَا جِلَاوُهَا قَالَ ذِکرُ اللَّهِ وَ تِلَاوَةُ الْقُرْآن» (نوری، مستدرک الوسایل و مستنبط المسایل، ۲۰۱۸: ۲/ ۱۰۰)؛ همانا این دلها همانند آهن زنگار می بندد. عرض شد: ای رسول خدا، صیقل دهنده دلها چیست؟فرمود: تلاوت قرآن». در واقع قلب انسان هر چند بر فطرت توحید و بر حالت سلامت آفریده شده است، ولی عواملی همچون حرص و حسد و بخل و شرک و ... سبب بیماری آن می شود. این بیماری همان زنگارگرفتگی روحی است که تلاوت قرآن می تواند در از بین بردن آن نقش داشته باشد. در واقع به سبب این عوامل و



در اثر ارتكاب گناه قلب و روح انسان حیات سالم خویش را از دست می دهد و قرائت قرآن می تواند حیات دوباره به آن ببخشد و آدمی را از فحشا و منكرات بازدارد. پیامبر اكرم شمی می فرماید: «یا بُنّی لا تَعْفُلْ عَن قِراءةِ القرآنِ فإنّ القرآن یحیی القلبَ و ینهی عنِ الفحشاءِ و المُنكرِ و البَغی» (انصاری شیرازی، موسوعه احكام الاطفال و ادلتها، ۱٤۲۹: ۳/ ٤٥٤)؛ فرزندم از خواندن قرآن غافل مباش؛ زیراكه قرآن دل را زنده می كند و از فحشا و زشتكاری و ستم و گناه باز می دارد». در روایت دیگری، قرآن خواندن، نوعی كفاره و یوشش گناهان به حساب آمده است (مجلسی، بحارالانوار ۱٤۱۰ ۹۸/۱۷).

به همین جهت «یکی از سازوکارهای اصلاح بزهکاران می تواند تلاوت آیات الهی بر مجرمین با شیوههای صحیح و انسانی و منطبق با حقوق بشر (مثلاً با انتخاب خود آنان و نه از سر اجبار) باشد. از این طریق می توان به افزایش و ارتقای دانش و بینش بزهکاران به ته ذیب نفس و ترغیب و تشویق به بازپروری و بازسازی بزهکاران مدد رساند» (حمیدخانی، اصلاح و تربیت بزهکاران در حقوق کیفری ایران، ۱۳۸۵: ۲۲). باید توجه داشت که آنچه از روایات استفاده می شود، ایس است که هم قرانت و تلاوت و نیز تدبر در آیات الهی و استماع آیات قرآن می تواند نقش مؤثری در اصلاح نفس انسان داشته باید تنها به درمان مجرمان و گناهکاران محدود شود؛ بلکه برای حل همه مشاکل و مسایل اجتماعی باید از قرآن بهیه جست. ازاین رو در سیاست جنایی پیشگیرانه نیز باید بر مبنای تعالیم قرآنی حرکت باید از قرآن می توان راه حل و درمانِ بزرگترین دردها را یافت. حضرت کرد؛ چراکه به فرموده امام علی هی در قرآن می توان راه حل و درمانِ بزرگترین دردها را یافت. حضرت می فرماید «فَاسْتَشْفُوهُ مِنْ أَذَوَائِکمُ وَ اسْتَعِینُوا بِهِ عَلَی لَا وَائِکمُ فَإِنَّ فِیهِ شِفَاءً مِنْ أَکبَرِ الدَّاءِ وَ هُمَ الْکفُرُ وَ می فرماید که در قرآن درمان بزرگترین بیماریها یعنی کفر و نقاق و سرکشی و گمراهی وجود دارد» (شریف رضی، نهج البلاغه، ۱۳۷۹: ۳۳۳).

ممکن است درمانگری قرآن را از بعد دیگری مورد بررسی قرار داد و آن مفاد معارف قرآنی است. به تصریح بسیاری از روایات و به حکم عقل و تجربه، فراگرفتن معارف عمیق و غنی قرآن عاملِ بیداری و پاکسازی روحی و رشد و نمو معنوی انسانها است. سعده بن صدقه از امام صادق این نقل کرده است که: «إِنِّمَا الشِّفَاءُ فِی عِلْمِ الْقُرْآنِ (مجلسی، بحار الانوار، ۱٤۱۰؛ ۸۹/ ۱۰۲)؛ همانا تنها شفا، در دانش قرآن است». در واقع کسی که از محتوای قرآن آگاه باشد، از خیر و شر و بدی و خوبی و زشتی و پلیدی امور آگاه می شود و افزون بر این راههای ته ذیب نفس و تطهیر روحی و معنوی خود را فرا می گیرد و نسبت به تکالیف و وظایفی که در مقابل خود، خانواده، طبقه، جامعه و خداوند بر عهده دارد



آگاه می شود؛ بدون شک ثمره این آگاهی ها در رفتارهای او ظاهر خواهد شد. به سان دیگ شناخت درمانی و معرفت درمانی قرآن از جمله وجوه درمانگری آن است. این مهم وقتی بهتر فهم می شود که بدانیم علل و عوامل و خاستگاههای جرم از منظر قرآن چیست. به بیان دیگر اصلاح و درمان مجرمان در قرآن وابسته به جرمشناسي قرآني است. امروزه جرمشناسان طيف گستردهاي از عوامل زيستي، روانی و اجتماعی را بهعنوان منشأ و خاستگاهها و دست کم بسترها و زمینه های پدید آیی رفتارهای مجر مانه معرفی میکنند که به صورت انفرادی یا ترکیبی (مثلاً زیستروانی یـا زیسـت اجتمـاعی) در بروز جرم مؤثرند. ازاینرو گاه خاستگاه جرم اموری زیستی و طبیعی است و طبعاً اگر درمانگری قرآن را بیذیریم، می تواند در این حوزه نیز مؤثر باشد. مثلاً قرآن کریم عمل صالح را با طیب خواری و حلال خواري ييوند زده و مي فر مايد: ﴿ فَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلالًا طَيباً وَ اشْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِياهُ تَعْبُدُونِ﴾ (نحل/ ١١٤)؛ «يس از آنچه خداوند روزي تان كرده است حـلال و يـاكيزه بخوريـد و شـكر نعمت خدا را بجای آورید، اگر او را بر ستش می کنید». در اینکه مراد از طیب چیست دیدگاههای گوناگونی مطرح شده است (رضایی اصفهانی و طاهری افشار، کار آمدی بایدهای تغذیه ای در پیشگیری از بیماریها، ۱۳۹۹: ۱۳۹۹–۱۸۵). برخی «طیب» را غذایی می دانند که از هرگونه شبههای پاک باشد (زمخشری، الکشاف، ۱٤۰۷: ۱/ ۲۱۳). راغب در «المفردات» غذای طیب در شریعت را غذایی مى داند كه واجد سه شرط: ١. تهيه شده از طريق مجاز و مشروع؛ ٢. به اندازه مصرف شده؛ ٣. و تهيه شده از جایی که مشروع باشد (راغب اصفهانی، مفردات الفاظ قر آن، ۱٤۱۲: ۵۲۷). چنین است که قرآن خوردن خوک و مردار و شراب و... را تحریم کرده است؛ چراکه چنین غذاهایی موجب تغییر فطرت پاک انسانی و گرایش او به بدیها و زشتیها میشود. همچنانکه پر خوری، نیز میتوانـد او را در مسیر گمراهی قرار دهد. بنابراین تغییر در رژیم غذایی انسان اعم از چه خوردن و چگونـه خـوردن و بـه چه میزان خوردن می تواند از منظر قرآنی در اصلاح رفتارهای نابهنجار و مجرمانه او موثر باشد (حاجي ده آبادي و نادعلي، تغذيه و جرم، ١٣٩٥، فصل دوم). در روايات نيـز بـر ارتبـاط ايـن دو صحه گذاشته شده و غذای غیرطیب و حرام را موجب بروز ناهنجاریهای رفتاری و اختلالات معرفتی در انسان دانسته است. در قرآن كريم آمده است، خداوند وقتى شيطان را از درگاه خويش راند و به او تا روز قيامت مهلت داد، فرمود: ﴿وَاسْتَفْرَزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيهِمْ بِخَيلِك وَرَجِلِك وَشَارِكُهُمْ فِي الْأُمْوَالِ وَالْأُولَادِ﴾ (اسراء/٧٤)؛ «و از ايشان هر كه را توانستي با آواي خود تحريك كن و ب سواران و پیادگانت بر آنها بتاز و با آنان در اموال و اولاد شرکت کن». امام باقر این در تفسیر این آیه مى فرمايند: «مَا كَانَ مِنْ مَال حَرَامِ فَهُوَ شِرْكُ الشَّيْطَان قَالَ وَ يَكُونُ مَعَ الرَّجُل حَتَّى يُجَامِعُ فَيَكُونُ مِنْ



نُطُفَتِهِ وَ نُطُفَةِ الرَّجُلِ إِذَا كَانَ حَرَاما» (مجلسی، بحارالانوار، ۱٤۱۰: ۲۵/ ۳٤۲)؛ وقتی که مال حرام در اموال فرد مخلوط باشد، شیطان در آن شریک شده و با مرد همراه است تا هنگامی که همبستری می کند از راه نطفه منتقل شده و نطفه مرد از حرام تشکیل می شود. آری، خمیر مایه و سرشت ابتدایی هر انسانی از نطفه است و اگر آن نطفه از غذایی حرام تشکیل بیابد؛ مطمئناً تأثیرهای سوء به دنبال دارد». در هرحال بازخوانی بحث تغذیه با عنایت به خاستگاه جرمشناختی و درمانگری آن از جرم از منظر قرآن جای پژوهش دارد.

مفسران نیز بر ابعاد درمانگری قرآن کریم تأکید کردهاند. یکی از مفسران در این رابطه مینویسد: «أنّ في آيات القرآن و معانيه شفاء للأرواح من الأمراض الروحية كالعقائد الفاسدة و الأخلاق الذميمة، و في ألفاظه شفاء للأبدان، و ببركة قرائته و تلاوته نور للقلوب و جلاء للأبصار و البصائر (سبزواري، الجديد في تفسير القرآن المجيد، ١٤٠٦: ٤/ ٣١٠). البته مفسر محترم مراد خويش را دقيقاً مشخص نكرده است. برخی از مفسران با بیان اینکه «من» در «ننزل من القرآن» تبعیضیه نیست، درمانگری را مربوط به كل قرآن مي دانند و طبيعت و كيان قرآن را شفا و رحمت مي دانند (صادقي تهراني، الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن و السنه، ١٤٠٦: ١٧/ ٣٠٩). البته روشن است كه در كلام ياد شـده نـوعي ابهـام وجـود دارد؛ چراکه مشخص نیست منظور از کیان و طبیعت قرآن یعنی چه آیا مقصود همه قرآن و امور مرتبط با آن اعم از صوت و تلاوت و قرائت و معانى قرآن است يا مقصود تنها محتوا و آيات قرآن كريم است. طرح این بحث به سبب روایتی است که پیش از این بیان کردیم که مسعده بن صدقه از امام صادق این روايت كردهاند كه ايشان شفا را تنها در «علم قرآن» مي دانستند: «إنَّمَا الشِّفَاءُ فِي عِلْم الْقُرْآن» (مجلسي، بحار الانوار، ١٤١٠: ٨٩/ ١٠٣). بر اساس اين روايت با توجه به «انما» بهعنوان ادات حصر، درمانگري قرآن تنها از بعد معرفتی و دانشی قرآن است. بنابراین وجوه و ابعاد دیگری که در درمانگری قرآن گفته شد، توحیهی ندارد؛ اما حقیقت این است که با توحه به روایات فراوان دیگری که در این باره وجود دارد، نمی توان اثر بخشی و درمانگری قرآن را تنها در بعد معرفتی آن دانست. مطابق بر خی روایات، قرائت قرآن محیط خانه را معنوی میسازد و شیاطین را از آن دور می کند و از این رو بستر لازم برای اصلاح و بهسازی اعضای خانه را فراهم می آورد. این اثر بخشی به حدی است که نور حاصل از تلاوت قرآن آسمانیان را بهرهمند میسازد، همچنانکه ستارگان برای زمینیان نور افرینی میکنند و آنها را بهرهمند مىسازند. ييامبر اكرم على مىفرمايد: «نَوِّرُوا بُيوتَكمْ بِتِلَاوَةِ الْقُرْآنِ وَ لَا تَتَّخِذُوهَا قُبُوراً كمَا فَعَلَتِ الْيهُ ودُ وَ النَّصَارَى صَلَّوْا فِي الْكَنَائِسِ وَ الْبِيعِ وَ عَطَّلُوا بُيوتَهُمْ فَإِنَّ الْبَيتَ إِذَا كَثُرَ فِيهِ تِلَاوَةُ الْقُوْآنِ كَثُرَ خَيرُهُ وَ اتَّسَعَ أَهْلُهُ وَ أَضَاءَ لِأَهْلِ السَّمَاءِ كَمَا تُضِيءُ نُجُومُ السَّمَاءِ لِأَهْلِ الدُّنْيا» (كليني، الكافي، ١٤٠٧: ٢/ ٦١٠)؛ در



روایت دیگری امام علی اللی می فرماید: «الْبیتُ الَّذِی یقُواً فِیهِ الْقُوْاَنُ وَ یذْکُو اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِیهِ تَکثُرُ بَرَکتُهُ وَ تَحْضُرُهُ الْمَلاَئِکةُ وَ تَهْجُرُهُ الشَّیاطِینُ وَ یضِیءُ لِأَهْلِ السَّمَاءِ کمَا تُضِیءُ الْکَوَاکبُ لِأَهْلِ الْأَرْضِ وَ إِنَّ الْبَیتَ تَحْضُرُهُ الشَّیاطِینُ » الَّذِی لَا یقْرَا فِیهِ الْقُواَنُ وَ لَا یذکُر اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِیهِ تَقِلُ بَرَکتُهُ وَ تَهْجُرُهُ الْمَلائِک وَ وَ لَا یذکُر اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِیهِ تَقِلُ بَرَکتُهُ وَ تَهْجُرُهُ الْمَلائِک وَ وَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِیهِ تَقِلُ بَرَکتُهُ وَ تَهْجُرُهُ الْمَلائِک وَ وَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِیهِ قَلْ بَرَکتُهُ وَ تَهْجُرُهُ اللَّهُ عَرَّ وَ عَلَ فِیهِ وَ یاد خداوند در آن باشد، برکتهای آن فراوان می شود و ملائک و خداوند و برای آسمانیان می درخشد، همچنانکه ستارگان برای زمینیان می درخشند و همانا خانه ای که در آن قرآن قرائت نشود و یاد خدا نباشد برکت آن اندک می شود و ملائکه را دور می سازد و شیاطین را در آن خانه حاضر می کند. پیامبر نباشد برکت آن اندک می شود و ملائکه را دور می سازد و شیاطین را در آن خانه حاضر می کند. پیامبر اکرم ﷺ در بیان تأثیر تنها بخشهایی از سوره بقره می فرماید: «مَنْ قَرَأَ أَرْبَعَ آیاتٍ مِنْ أَوَّلِ الْبَقَرَةِ وَ آیةَ الْکُرْسِی وَ آیتَینِ بَعْدَهَا وَ ثَلَاثَ آیاتٍ مِنْ آخِرِهَا لَهْ یَرَ فِی نَفْسِهِ وَ مَالِهِ شَیناً یکرَهُهُ وَ لَا یقْرَبُهُ شَیطانٌ وَ لَا الْکُرْسِی وَ آیتَینِ بَعْدَهَا وَ ثَلَاثَ آیاتٍ مِنْ آخِرِهَا لَهْ یَرَ فِی نَفْسِهِ وَ مَالِهِ شَیناً یکرَهُهُ وَ لَا یقْرَبُهُ شَیطانٌ وَ لَا ینسَی الْقُرْآنَ » (همان: ۲۲۱). با توجه به مطالب یادشده، درمانگری قرآن تنها اختصاص به فراگیری معارف آن ندارد و «انما» در روایت یاد شده نه برای حصر، بلکه برای تأکید بیشتر بر اهتمام به فراگیری معارف قرآن است.

## چهارم. ویژگیهای درمانگری قرآن نسبت به جرایم و مجرمان

یکی از مهمترین محورها در حوزه بحث از اصلاح و درمان مجرمان در قرآن، ویژگیهای این درمانگری است. البته بخشی از این ویژگیها، اختصاصی به درمان مجرمان ندارد و در هر حوزه درمانی دیگر بر مبنای قرآن نیز ساری و جاری است. بخشی از این ویژگیها نیز در روایات مورد تصریح قرار گرفته است، ولی بخش دیگر با تأمل و نیز با تجربه قابل دستیابی است. برخی پژوهشگران امتیازات درمانگری قرآن را در موارد زیر می دانند:

- \_درمانگری قرآن هیچ ضرر و عوارضی ندارد.
  - \_درمانگري قرآن هيچگاه کهنه نميشود.
- ـ در این درمانگری، هیچ اشتباهی وجود ندارد؛ یعنی قطعی و حتمی است.
  - \_این درمانگری، همیشگی و در اختیار همه است.
  - ـ در این درمانگری، شفا یافته خود به عاملی شفابخش تبدیل میشود.
- این درمانگری بر پایه رابطه محبت و عشق درمانگر نسبت به درمانجو استوار است.
- \_ این درمانگری بر پایه شناخت دقیق بیماری و تشخیص دقیق آن استوار است (آرام، قرآن و بهداشت روانی، ۱۳۹۲).



این ویژگیها همچنان که گفته شد در روایات نیز مورد اشاره یا تصریح قرار گرفته است؛ مثلاً این نکته که این درمان و دوا برخلاف هر دوای دیگر که آثار و عوارض سو دیگری به دنبال دارد، هیچ پیامد و عارضه منفی ندارد، مفاد حدیثی از امام کاظم است: «لَیسَ مِن دواءِ إلاّ و هو یهَ یجٔ داءً؛ هیچ دارویی نیست، مگر اینکه خود سرچشمهی بیماری دیگری است» (کلینی، الکافی، ۱۷۰۱: ۸/ ۲۷۳)؛ اما قرآن شفابخشی است که «شِفاءٌ لا تُخشَی أَشقامُه» (شریف رضی، نهج البلاغه، خطبه ۱۹۸). از این نکته می توان به یکی از اصول مهم درمان در سیاست جنایی اسلام پی برد و آن این است که اصلاح و تربیت مجرمان باید با استفاده از برنامهها، روشها و محتواییها باشد که هیچ عوارضِ منفی و سوئی برای درمان جو نداشته باشد و دست کم اینکه کمترین عوارض را به دنبال داشته باشد.

در حوزه جرایم و انحرافات بدون تردید درمانگری قرآن اختصاص به جرمی خاص ندارد. در قرآن حتی برای جرایمی بسیار شدید همچون محاربه و افساد فی الارض راه توبه و بازگشت درنظر گرفته شده است (مانده/۹۳) و این حاکی از امکان درمانگری در چنین جرایمی است. در خصوص فراگیری و شمولیت درمانگری قرآن نسبت به همه مجرمان به شرط خواست و اختیار مجرمان ـ که این از اصول اصلاح و درمان قرآنی است ـ و نیز ایمان و باور مجرم به دستگیری و حمایت الهیی ـ که این نیز از اصول دیگر است ـ قرآن دایره اصلاح و درمان خویش را عام می داند. آری کسانی که بر کجروی و گناه خویش پافشاری کنند و بر پیروی از باطل اصرار و عناد و لجاجت بورزند، از موهبت این درمان، خویشتن را محروم می سازند. در هرحال، قرآن درمانی به معنای این نیست که می توان از این روش برای خویشتن را محروم می سازند. در هرحال، قرآن درمانی به معنای این نیست که می توان از این روش برای چیزی باقی نمانده و گوهر وجودی انسان عوض شده و از انسانیت هیچ چیز برای او باقی نمانده است، این مجرمان کسانی هستند که دیگر هیچ اثری در آن نیست و همه ادراکات روحی و معنوی آنها از کار افتاده و لذا از حیوانات نیز پست تر گشته اند. ازاین روست که دیگر نور قرآن در آنها اثری ندارد؛ اینها افتاده و لذا از حیوانات نیز پست تر گشته اند. ازاین روست که دیگر نور قرآن در آنها اثری ندارد؛ اینها مصداق آیه قرآن اند که «صُمْ بُکمٌ عُمْی فَهُمْ لا یغقِلُونَ»؛ «کرند، لالند، کورند؛ بنابراین به راه نمی آیند».

# پنجم: مکانیزمهای اصلاح و درمان مجرمان از منظر قرآن کریم

دقت در آیات قرآن کریم ما را با شمار قابل توجهی از مکانیزمها در اصلاح و درمان مجرمان آشنا می سازد که متأسفانه کمتر تاکنون مورد اسستخراج تحلیل و تفسیر و نیز آزمون و کاربست قرار گرفته است. از یک منظر می توان مکانیزمهای اصلاحی قرآن را در سه دسته مکانیزمهای شناختی، احساسی و رفتاری تقسیم کرد. این تقسیم برحسب منشأهای فردی رفتار مجرمانه است وگرنه برحسب



خاستگاههای اجتماعی رفتار مجرمانه، مکانیزمهای دیگری نیز باید به این سه مورد اضافه کرد، ولی از آنجا که مکانیزمهای اجتماعی بیشتر در مباحث پیشگیری از جرم و نه اصلاح مجرمان مورد بررسی و بحث قرار می گیرد، ما نیز به این مباحث ورودی نخواهیم داشت. مکانیزمهای سهگانهای که به اجمال در ادامه مورد بحث قرار می گیرد. بر این اساس است که خاستگاههای فردی رفتار مجرمانه یا از ناحیه تفکرات و اندیشههای باطل است و یا به سبب احساسات و عواطف غلط و نادرست و یا رفتارهایی که زمینه ورود به جرم شده است. براین اساس درمان نیز باید این سه ضلع را هدف قرار دهد.

#### الف. مكانيزمهاي شناختي

این گونه مکانیزمها حوزه اندیشه و تفکر فرد را هدف قرار می دهد. با اصلاح اندیشه فرد، امید می رود که او از رفتار مجرمانه دست بکشد. در این راستا از جمله رسالتهای انبیا و ائمه معصومان «جهل زدایی» است؛ چراکه به فرموده امام علی ﷺ: «الْجَهْلُ أَصْلُ کلِّ شَر» و در روایت دیگری می فرماید: «مَن کثُرَ فِکرُهُ فِی المَعاصِی دَعَتهُ إِلَیها» (تمیمی آمدی، غررالحکم و در رالکلم، ۱۹۰۷: ۲/ می فرماید: «مَن کثُر فِکرُهُ فِی المَعاصِی دَعَتهُ إِلَیها» (تمیمی آمدی، غررالحکم و در رالکلم، ۱۹۰۷: ۲/ مدیث ۲۵ می آنکس که زیاد در فکر گناه است به گناه کشیده می شود. بنابراین باید هم محتوا و هم سبک تفکر مجرم را اصلاح کرد و این از جمله راهکارهای و مکانیزمهای اصلاح و در مانگری قرآن است. از این جمله است توصیه به «توقف در افکار مجرمانه»؛ اینکه به محضی که قوای ذهنی می خواهد گرد ارتکاب جرم به حرکت درآید، فرد به خود ایست فکری دهد و زمام افکار خویش را به دست گیرد. در قرآن کریم می خوانیم: ﴿وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلاَدَکُمُ خَشْیَةَ إِمْلاقِ نَحْنُ نَرُزُقُهُمْ وَ إِیّاکُم﴾ (اسراء/۳۱)؛ «و از بیم تنگدستی فرزندان خود را مکشید. ماییم که به آنها و شما روزی می بخشیم. (اسراء/۳۱)؛ «و از بیم تنگدستی فرزندان خود را مکشید. ماییم که به آنها و شما روزی می بخشیم.

در این آیه به یکی از عوامل مهم نوزاد یا فرزندکشی اشاره می کند که آن ترس از تأمین رزق و روزی برای آنان است. این عامل روانی بر فکر افراد غالبشده آنها را به این نتیجه می رساند که اولادشان را بکشند. خداوند متعال این نگرش را اصلاح می فرماید و به آنها گوشزد می کنند که روزی دهنده شما و آنان اوست. مفسران گفته اند که «خشیه املاق» نفی این پندار شیطانی است (مکارم شیرازی و دیگران، تفسیر نمونه: ۲۱/ ۲۰۱). یا مثلاً در مورد جرم زنا می فرماید: ﴿وَ لا تَقْرَبُوا الرِّنی إِنّه کانَ فاحِشَةً وَ ساءً سَبِیلاً ﴾ (اسرا/۳۳)؛ «و به زنا نزدیک نشوید؛ چراکه آن همواره زشت و بد راهی است». درست است که اگر فرد مرتکب زنا شد، با وجود همه سختگیری های اسلام در اثبات این جرم – که البته این خود یک مکانیزم دیگر برای فرصت بخشی به بزهکار جهت توبه و اصلاح او از طرق غیر کیفری است – اگر جرم او ثابت شد، مجازات می شود – مجازاتی که فلسفه آن تطهیر است – ولی افزون بر این باید او را



آموزش داد تا دیگر مرتکب جرم نشود. خداوند بزرگ در این آیه می فرماید: علاج کار این است که به این قرقگاه نزدیک نشوید. این امر هم می تواند نزدیک نشدن به مقدمات رفتاری زنا مانند چشم چرانی و یا خلوت کردن با نامحرم و ... باشد و هم می تواند پاکسازی حوزه اندیشه و تفکر مجرمانه را در برگیرد. امام صادق شیخ در روایتی فرموده است که موسی شیخ پیروان خود را امر فرمود که زنا نکنید و من به شما دستور می دهم که درباره زنا اندیشه نیز نکنید چه رسد که زنا نکنید؛ زیرا هر که درباره زنا اندیشه کند مانند کسی است که در خانه آراسته و زینت شده، آتش روشن کند که اگر خانه را نسوزاند، آراستگی خانه را تباه می سازد (کلینی، الکافی، ۱۱۶۰ ۵ / ۲۲ ۵) محمدی ری شهری، حکمت نامه جوان، خانه را تباه می سازد (کلینی)، الکافی، ۱۲۰ ۵ / ۲۲ و ۱۳۸۳

#### ب. مکانیز مهای احساس در مانگری

عامل دیگر تشکیل دهنده رفتارهای مجرمانه، احساسات است؛ انسانها برحسب عشق و حب یا بغض و تنفری که نسبت به اشخاص و اشیاء داشته باشند، نسبت به آنها کنش یا واکنش نشان می دهند که ممکن است در مواردی مجرمانه باشد. گاه ارتکاب جرم ناشی از احساس خوشایندی است که فرد در خود احساس می کند، ازاین رو، برای درمان آن باید نفرت نسبت به آن رفتار در وی ایجاد کرد تا دیگر مرتکب آن عمل نگردد. از جمله حکمتها و فلسفه مجازاتها در اسلام همین است؛ اما اسلام تنها به مجازات بسنده نکرده است؛ بلکه با ورود در دایره احساسات فرد، نوعی نفرت در او نسبت به برخی جرایم و گناهان ایجاد می کند. مثلاً برای اصلاح رفتار غیبت کننده که چهبسا مرتکب دروغ و تهمت و توهین و قذف هم می شود، غیبت کردن را به منزله خوردن گوشت مرده برادر خویش دانسته است: پیا آیها الّذِینَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا کثِیرًا مِنَ الظّنِ إِنّ بَعْضَ الظّنِ إِنْ مَوْشَلُ رَقِ اللّهَ اِنّ اللّهَ تَوّابٌ رَحِیمٌ (حجرات/۲۲).

#### ج. مکانیزمهای رفتار درمانگری

گاه درمان و اصلاح رفتارهای مجرمانه مستلزم انجام رفتارهای دیگر نیکویی است که اثر اصلاحی آن بر شخصیت و رفتار فرد آشکار می شود. چنین است که قرآن امر به توبه همراه انجام اعمال صالح می کند: ﴿إِلّا الّذِینَ تَابُوا وَأَصلَحوا﴾ (بقره/ ۲۰۱)؛ یا آیه ﴿ثُمّ إِنّ رَبّک لِلّذِینَ عَمِلُوا السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِک وَأَصْلَحُوا﴾ (نحل/۱۱۹)؛ مثلاً در مورد قذف، قرآن، قذف کننده را به اصلاح در رفتار خویش ترغیب کرده است (نور/ ٤ - ٥) که مطابق روایات این اصلاح به معنای آن است که فرد در میان همان جمعیتی که نسبت ناروا به فرد داده است، خویشتن را تکذیب کند. یا در مورد قتل خطایی، قرآن (نساء/



۹۲) فرد را ملزم می کند که همچنانکه کسی را از حیات زیستی محروم کرده، بردهای را آزاد کند (و به او حیات معنوی ببخشد) او در صورتی که بردهای نیابد دو ماه پیاپی روزه بگیرد. فلسفه چنین کاری آن است که او به سوی خدای خویش بازگردد تا موجبات بازگشت صحیح او به جامعه نیز فراهم آید و موارد گوناگون دیگری که استخراج و تحلیل آنها نیازمند پژوهشهای دیگر است.

#### نتيجه



#### منابع

- ۱. قرآن کریم، ترجمه: محمدمهدی فولادوند، دفتر مطالعات تاریخ و معارف اسلامی ایران، تهران: ۱٤۱۸ ه.ق.
- ۲. ابراهیمی، شهرام، «بازپروری عادلانه مجرمان»، آموزه های حقوق کیفری دانشگاه علوم
  اسلامی رضوی، شماره ۳، بهار و تابستان ۱۳۹۱.
- ۳. اکبری، مصطفی؛ درکه، محسن؛ محمدی، جواد؛ رضایی، حسن، «اثربخشی آوای قرآن بر کاهش میزان اضطراب زندانیان»، طب و تزکیه، دوره ۲۰، شماره ۳ و ۲، ۱۳۹۰.
- ٤. انصارى شيرازى، قدرت الله و پژوه شگران مركز فقه ائمه اطهار، موسوعه احكام الاطفال و ادلتها، مركز فقهى ائمه اطهار، قم: ١٤٢٩ ق.
  - ٥. تميمي آمدي، عبدالواحد، غررالحكم و دررالكلم، موسسه اعلمي، بيروت: ١٤٠٧ ق.
- 7. حاجی ده آبادی، محمدعلی، اصلاح و درمان مجرمان در سیاست جنایی اسلام، رساله دکترای حقوق حزا و حرمشناسی، دانشگاه تهران، ۱۳۸۲.
  - ۷. حاجی ده آبادی، محمدعلی؛ نادعلی، رعنا، تغذیه و جرم، انتشارات مجد، تهران: ۱۳۹٤.
- ۸. حمیدخانی، مجید، اصلاح و تربیت بزهکاران در حقوق کیفری ایران، پایان نامه کارشناسی ارشد، دانشگاه شهید بهشتی، ۱۳۸۵.
- ٩. راغباصفهانی، حسین بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، دارالعلم، الدار الشامیه، بیروت/ دمشق: ١٤١٢هـ ق.
  - ۱۰. رایجیان اصلی، مهرداد، درآمدی بر جرم شناسی، سمت، تهران: ۱۳۹۷.
- ۱۱. رضایی اصفهانی، محمدعلی؛ طاهری، امیر؛ افشار، سعید، «کار آمدی بایدهای تغذیه قرآنی در پیشگیری از بیماریها»، دوفصلنامه علمی قرآن وعلم، سال چهاردهم، شماره ۲۲، بهار و تاستان ۱۳۹۹.
- ۱۲. رهبری، حسن، «قرآن درمانی در بوته نقد»، پژوهشهای قرآنی، سال شانزدهم، شماره ۲۱، بهار ۱۳۸۹.
  - ١٣. روستا، محمدرضا، شفاخانه قرآن، مهتاب، بي جا: ١٣٧٩.
- ١٤. زمخشرى، محمدبن عمر، الكشاف عن حقايق غوامض التنزيل و عيون الاقاويل في وجوه التأويل، دارالكتب العربي، بيروت: ١٤٠٧ ق.
- ١٥. سبزواري، محمد، ارشاد الاذهان الى تفسير القرآن، دارالتعارف للمطبوعات، بيروت: ١٤١٩ ق.



- ۱٦. شریف رضی، محمد بن حسین، نهج البلاغه: مترجم: محمد دشتی، مؤسسه فرهنگی تحقیقاتی امیر المومنین، قم: ۱۳۷۹.
- ۱۷. صدوق، محمدبن بابویه، ثواب الاعمال و عقاب الاعمال، دارالشریف الرضی للنشر، قم: چاپ دوم، ۱۶۰۲.
- ۱۸. صفار، محمدبن الحسن، بصائر الدرجات، تعليقات: ميرزا محسن كوچه باغى تبريزى، تبريز: ۱۳۸۱ ق.
- ۱۹. طباطبایی، محمدحسین، المیزان فی تفسیرالقرآن، موسسه الاعلمی للمطبوعات، بیروت: چاپ سوم، ۱۹۹۰ ق.
  - ٠٢. فتحي بهنسي، احمد، السياسة الجنايية في الشريعة الاسلاميه، دارالشروق، بيروت: ١٤٠٣ ق.
- ۲۱. کاتینگهام، جان، فلسفه مجازات، مترجمان: ابراهیم باطنی و محسن برهانی، فقه و حقوق، ش ٤، بهار ۱۳۷٤.
- ۲۲. کاوینگتن کولمن، جیمز، روانشناسی نابهنجار و زندگی نوین، مترجم: کیانوش هاشمیان، انتشارات دانشگاه الزهرا، تهران: ۱۳۷٦.
- ۲۳. محسنی، فرید، تأثیر تغذیه بر کجروی و رفتار مجرمانه با نگاهی به آموزههای دین اسلام، پژوهشنامه حقوق اسلامی، دوره ۱۰، شماره ۱ (پیاپی ۲۹)، ۱۳۹۳.
- ۲۲. محمدیری شهری، محمد، با همکاری احمد غلامعلی، حکمتنامه جوان، ترجمه: مهدی مهریزی، دارالحدیث، قم: ۱۳۸٤.
  - ۲۵. مكارمشيرازي، ناصر و ديگران، تفسير نمونه، دارالكتب الاسلاميه، تهران: چاپ دهم، ١٣٧١.
- ۲۲. نجفی ابرند آبادی، علی حسین؛ هاشم بیگی، حمید، دانشنامه جرم شناسی، انتشارات گنج دانش، تهران: ۱۳۷۷.
- ۲۷. نوري، ميرزا حسين، مستدرك الوسايل و مستنبط المسائل، موسسه آل البيت، بيروت: ١٤٠٨ ه ق.
  - ۲۸. آرام، محمدرضا، قرآن و بهداشت روانی، سایت راسخون، ۱۳۹۲/۱۳۹۳ https://rasekhoon.net
  - **29.** Buchanan, Julian, Problem Dray use and sacial Exclusion, Journal of Community and cnminal justice, 51 (7), 2007.
  - 30. Mridula Maniya, women criminals and their life style, New Delhi Kaveri books. 2007.



#### References

- The Holy Quran, Translated by Muhammad Mehdi Foladvand, Department of Islamic Studies and History of Iran, Tehran: 1418 A.H.
- Akbari, Mustafa; Durkeh, Mohsin; Muhammadi, Javad; Rezaei, Hassan, "Effectiveness of the Sound of the Quran on Reducing the Anxiety level of Prisoners", Medicine and Purification, Volume 20, Number 3 and 4, 2011.
- Ansari-Shirazi, Qudratullah and Researchers of the Fiqh Center of Holy Imams, Encyclopaedia of Children's Rulings and Arguments, Jurisprudence Center of Holy Imams, Qom: 1429 A.H.
- 4. Aram, Muhammadreza, Quran and Mental Health, Raskihoon Website, 23/7/2013. https://rasekhoon.net
- 5. Buchanan, Julian, Problem Dray Use and Social Exclusion, Journal of Community and criminal justice, 51 (7), 2007.
- 6. Cottingham, John, The Philosophy of Punishment, Translators: Ibrahim Batini and Mohsin Burhani, Fiqh and Laws, Volume 4, Spring 1995.
- 7. Covington Coleman, James, Abnormal Psychology and Modern Life, Translator: Kianoush Hashimian, Al-Zahra University Press, Tehran: 1997.
- 8. Fathi-Bhansi, Ahmad, Criminal Policy in Islamic Law, Dar al-Shuruq, Beirut, 1403 AH.
- Hajidehabadi, Muhammad Ali, Reformation and Treatment of Criminals in Islamic Criminal Policy, Doctoral Dissertation in Criminal Law and Criminology, University of Tehran, 2007.
- Hajidehabadi, Muhammad Ali; Nadali, Rana, Nutrition and Crime, Majd Publications, Tehran: 2015.
- Hameedkhani, Majid, Reformation and Education of Criminals in Iranian Criminal Law, Master's Thesis, Shahid Beheshti University, 2006.
- 12. Ibrahimi, Shahram, "Just Rehabilitation of Criminals", Criminal Law Teachings of Razavi University of Islamic Sciences, No. 3, Spring and Summer 2012.
- 13. Makarem Shirazi, Nasir et al., Tafsir Nemouneh (The Ideal Exegesis), Darul Kutub al-Islamiyyah, Tehran: 10<sup>th</sup> Edition, 1992.
- Mohsini, Farid, The Effect of Nutrition on Deviance and Criminal Behavior with Glimpse at the Teachings of Islam, Research Journal of Islamic Law, Volume 15, Number 1 (29 Consecutive), 2014.
- 15. Mridula Maniya, Women Criminals and Their Lifestyle, New Delhi Kaveri books. 2007.
- Muhammadi Reyshahri, Muhammad, With the Collaboration of Ahmad Ghulamali, Hikmatnameh Javan (Guideline to Youngster), Translated by Mahdi Mehrizi, Dar al-Hadith, Qom: 2005.







- 17. Najafi Abrandabadi, Ali Hossein; Hashembeigi, Hamid, Encyclopedia of Criminology, Ganj Danesh Publications, Tehran: 1998.
- Nouri, Mirza Hossein, Mostadrak al-Wasail wa Mustanbat al-Masail, Alul-Bayt Institute, Beirut: 1408 AH.
- 19. Raghib Isfahani, Hossein bin Muhammad, Mufradat Alfaz al-Quran (Dictionary of Quranic Words), Dar al-Ilm, Al-Dar al-Shamiyyah, Beirut/Damascus: 1412 AH.
- 20. Raijian Asli, Mehrdad, An Introduction to Criminology, SAMT, Tehran: 2017.
- 21. Rehbari, Hassan, "Quranic Therapy on Criticism", Quranic Researches, Year 16, Number 61, Spring 2010.
- 22. Rezaei Isfahani, Muhammad Ali; Tahiri, Amir; Afshar, Sa'eed, "Efficiency of Quranic Nutritional Requirements in Disease Prevention", Scientific Bi-Annual Journal of Quran and Science, Year 14, Number 26, Spring and Summer 2020.
- 23. Rusta, Muhammad Reza, Quranic Hospital, Mahtab, N.p.: 2000.
- 24. Sabzevari, Muhammad, Irshad al-Azhan to Tafsir al-Quran (Guiding the Minds to Quranic Exegesis), Dar al-Ta'arif for Publishing, Beirut: 1419 AH.
- 25. Sadouq, Muhammad bin Babawayh, The Reward of Deeds and the Punishment of Deeds, Dar al-Sharif al-Razi for Publishing, Oom: 2<sup>nd</sup> Edition, 1406 AH.
- Saffar, Muhammad bin al-Hassan, Basair al-Darajat, Annotations: Mirza Mohsin Kuchebaghi Tabrizi, Tabriz: 1390 AH.
- 27. Sharif Razi, Muhammad bin Hossein, Nahj al-Balaghah: Translator: Muhammad Dashti, Qom: Amir al-Muminin Cultural Research Institute, 2000.
- 28. Tabatabai, Muhammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Al-A'lami Publications, Beirut: 3<sup>rd</sup> Edition, 1381 AH.
- Tamimi-Amadi, Abd al-Wahid, Gharur al-Hakim and Dura al-Kalim, Scientific Institute, Beirut: 1407 AH.
- 30. Zamakhshari, Muhammad bin Umar, Al-Kashshaf an Haqaiq Ghawamidh al-Tanzil wa Uyun al-Aqaweel fi Wujuh al-*Ta'wil (Discovering the Realities of the Ambiguity of the* Revelation and the Origins of the Narrations Concerning Aspects of Hermeneutics), Dar al-Kitab al-Arabi, Beirut: 1407 AH.