

# Analysis and review Hadiths of Difference of Recitation in the Traditional Interpretation of Al-Burhan \*

Mohammad Reza Pircheragh '

Morteza Ghasemi Hamed '

Bashir Salimi



#### **Abstract**

Al-Burhan by Seyyed Hashem Bahrani is one of the most important interpretations of Shia proverbs in the first half of the 11th century. The interpretation of bel-Ma'thur or narration is one of the oldest types of interpretation that was formed to explain the divine verses. This method reached its peak in the 'th century with the spread of the realm of Akhbarism over Shiite scientific fields. Al-Burhan's interpretation is considered among the purely narrative Interpretations and includes all the surahs of the Quran also the hadiths passed down from the imams (pbuh) have been compiled without the author's comments, and there are narrations from the infallibles (pbuh) regarding differences in reading, pronunciation, or the type of revelation. Categorizing and criticizing different types of narrations of differences in reading in Al-Burhan is the main topic of this research, which is investigated by descriptive-analytical method. The results of the research showed that, firstly: the types of narrations of different readings in this interpretation include changes in the appearance, and advance and delay, or shifting of words, addition or reduction of words or sentences during the verses, addition of the names of imams in the verses, and Mazji interpretations. Secondly: In terms of impact on the meaning, the narrations of difference readings in Al-Burhan are in two categories: readings that do not affect the meaning and readings that are effective in the meaning. Thirdly: The review of al-Burhan shows that the narratives of Mazji's interpretation, which was a source of disagreement in readingin the beginning of Islam, were also reflected in al-Burhan due to its purely narrative nature such as the traditions of adding or subtracting a word or sentence during the verses, or the traditions of adding the names of imams in the verses, which are often distorted from the point of view of the document and are considered among the Mazji's interpretations. Fourthly: Under some verses in this commentary, weak readings have been used, which these recitations do not have the authority of the Qur'an and the Holy Qur'an is immune from any distortion.

**Keywords**: al-Burhan fi Tafsir al-Qur'an, Seyyed Hashem Bahrani, differences in reading, Tafsir bel-Ma'thur, criticism of reading.

r. PhD at Quranic and Hadith Sciences, Quran and Hadith University, Tehran, Iran/theologypnu@gmail.com



<sup>\*</sup> Date of receiving: November .o, Y.YI, Acceptance date: May YI, Y.YY

v. Assistant Professor at Imam Khomeini International University, Qazvin, Iran. (Corresponding Author)/ m.pircheragh@isr.ikiu.ac.ir

r. Assistant Professor at International University of Islamic Denominations, Tehran, Iran/m.ghasemihamed@mazaheb.ac.ir



مقاله علمی ـ پژوهشی

## واکاوی و بررسی روایات اختلاف قرائت در تفسیر مأثور البرهان \*

محمدرضا پيرچراغ \*\* مرتضى قاسمى حامد \*\*\* بشير سليمى \*\*\*\*



چکیده

البرهان سيد هاشم بحراني از جمله مهمترين تفاسير مأثور شيعه در نيمه اول قرن يازدهم قمري است. تفسير مأثور يا روايي از قديمي ترين گونه هاي تفسيري است كه براي تبيين آيات الهي شكل گرفته است. این روش، در قرن یازدهم با رواج قلمرو اخباریگری بر حوزههای علمی شیعه، به اوج خود رسید. تفسیر البرهان در زمره تفاسير مأثور محض محسوب مي شود و شامل همه سُور قـرآن بـوده و روايـات منقـول از ائمه (ع) بدون اظهارنظر مؤلف گردآوری شده است و در آن روایاتی از معصومان (ع) در باب اختلاف قرائت، شیوه تلفظ، یا نوع نزول بهچشم میخورد. دستهبندی و نقد انواع روایات اختلاف قرائت در البرهان، موضوع اصلی این یژوهش است که با روش توصیفی ـ تحلیلی بـه بررسـی آن یرداختـه میشـود. نتـایج پژوهش نشان میدهد که اولاً؛ انواع روایات اختلاف قرائت در البرهان شامل: تغییر در شکل ظاهری و تقديم و تأخير يا جابهجايي كلمات، اضافه يا كم شدن كلمه يا جمله در خلال آيات، افـزودن نـام ائمـه در آیات، و تفسیر مزجی است. ثانیاً؛ از نظر تأثیر گذاری در معنا، روایات اختلاف قرائت در البرهان در دو دسته قرائتهای بی تأثیر در معنا و قرائتهای مؤثر در معنا جای دارد. ثالثاً؛ بررسی البرهان، نشان می دهد روایات تفسير مزجي كه در صدر اسلام مايه اختلاف قرائت مي شده است، در اين تفسير نيز به دليل ماهيت روايمي محض بودن أن انعكاس يافته است، مانند روايات اضافه يا كم شدن كلمه يا جمله در خالال أيات، و يا روایات افزودن نام ائمه در آیات، که غالباً از نظر سندی مخدوش می باشند. رابعاً؛ ذیل برخی از آیات در این تفسیر از قرائتهای ضعیف استفاده شده است که این قرائتها حکم قرآن را ندارند و قرآن کریم از هرگونه تحريفي مصون مي باشد.

كليدواژهها: البرهان في تفسير القرآن، سيد هاشم بحراني، اختلاف قرائت، تفسير مأثور، نقد قرائت.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٨/١٤، تاریخ پذیرش: ۱٤٠١/۲/۳۱

<sup>\*\*.</sup> استادیار گروه علوم قرآن و حدیث دانشگاه بینالمللی امام خمینی(ره)، قزوین، ایران (نویسنده مسئول)/ m.pircheragh@isr.ikiu.ac.ir

<sup>\*\*\*</sup> استادیار گروه علوم قرآن و حدیث دانشگاه بینالمللی مذاهب اسلامی، تهران، ایران/

m.ghasemihamed@mazaheb.ac.ir

<sup>\*\*\*\*.</sup> دکترای علوم قرآن و حدیث دانشگاه قرآن و حدیث، تهران، ایران/ gmail.com



#### مقدمه

بیان روایات تفسیری پیامبر(ص)، ائمه(ع) و صحابه، مهمترین عامل پیدایش تفسیر مأثور است. در این نوع تفسیر، با قبول مبنای حجیت سخنان پیامبر(ص) و اهل بیت(ع)، و تأمل در اعتبار یا حجیت سخنان صحابه و تابعان، روایات مرتبط ذیل آیات قرآن ذکر میشود که بسته به اظهارنظر یا عدم اظهارنظر مؤلف در فهم آیات، به دوگونه محض و غیرمحض تقسیم شدهاند (معرفت، التفسیر و المفسرون، ۱٤۱۸: ۲۸۸۸؛ بابایی، مکاتب تفسیری، ۱۳۸۱: ۱۲۸۱-۲۵۱، ۳۱۱–۳۱۱). در قرن یازدهم قمری و با رواج جریان اخباری گری، مفسران به این نوع از تفاسیر روی خوش نشان دادند (پاکتچی، تاریخ تفسیر قرآن کریم، مفسران به این نوع از تفاسیر روی خوش نشان دادند (پاکتچی، تاریخ تفسیر قرآن کریم، مفسران به این نوع از تفاسیر روایی متعددی از هردو نوع گردید. البرهان از جمله تفاسیر مأثور محض قرن یازدهم است که لابهلای روایات آن، احادیثی دال بر نوع خاصی از قرائت توسط معصوم(ع) وجود دارد و بر این اساس این پرسشها مطرح میشود: این روایات به چند گونه قابل تقسیم هستند؟ کدام نوع از این قرائتها می تواند دارای اعتبار باشد؟ آیا این روایات بر تحریف به معنای اصطلاحی آن دلالت دارند؟

مهمترین اثری که در آن روایات اختلاف قرائت براساس تفاسیر روایی شیعه از جمله البرهان مطرح گردیده، القرآن الکریم و روایات المدرستین است که مورد استفاده قرار گرفته است. البته در مقاله «نقد و فهم روایات تحریف در الکافی» نیز به تناسب بحث تحریف، به نوع خاصی از روایات اختلاف قرائت اشاره شده است. با این حال، نوآوری پژوهش حاضر در این موارد است: ۱- بررسی تمامی روایات اختلاف قرائت در البرهان. ۲- طبقه بندی متفاوت. ۳- نقد دسته های مختلف روایات اختلاف قرائت در البرهان. ٤- بهره گیری از نقد محتوایی، علاوه بر نقد سندی.

در ابتدا، لازم است تعریف روشنی از واژه «قرائت» ارائه شود. قرائت مصدر سماعی ریشه (قرء)، در لغت به معنای جمع کردن است و چون در خواندن، حروف و کلمات کنار هم جمع می شوند به آن قرائت می گویند. «قَرَأْتُ الشیءَ قُرآناً؛ یعنی آن را جمع کردم و بعضی را کنار بعض دیگر گردآوردم» (ابن منظور، لسان العرب، ۱۲۱۶: ۱۳۰۸–۱۲۸۸). «قرائت عبارت است از گردآوری حروف و کلمات کنار یکدیگر در ترتیل» (راغب، مفردات، ۱۲۸۲: ۱۲۸۷۱).



در اصطلاح علوم قرآني، قرائت تعاريف گوناگوني دارد:

۱- علم به کیفیت ادای کلمات قرآن و اختلاف این کیفیت میباشد؛ اختلافی که به ناقل و راوی آن منسوب است (ابنالجزری، منجد المقرئین، ۱٤٠٠: ۳).

۲- اختلاف مربوط به الفاظ و عبارات وحی است که این اختلاف در رابطه با حروف و کلمات قرآن و کیفیت آنها از قبیل تخفیف و تشدید و امثال آنها، از سوی قراء نقل شده است (زرکشی، البرهان، ۱٤۱۰ / ۳۱۸).

٣- تلفظ رسم الخط قرآن براساس نقل است (معرفت، التمهيد، ١٣٧١: ٢٣٠/١).

٤- از رهگذر آن اتفاق یا اختلاف ناقلان کتاب خدا، در رابطه با حذف و اثبات و متحرک خواندن و ساکن کردن و فصل و وصل حروف و کلمات و امثال آنها، از قبیل کیفیت تلفظ و ابدال و همانند آنها از طریق سماع و شنیدن، قابل شناسایی است (دمیاطی، اتحاف فضلاء البشر، ۱٤۲۲: ٦).

0- تلفظ قرآن به همان صورت و کیفیتی است که پیامبر(ص) تلفظ می کرد، یا عبارت از خواندن و تلفظ قرآن به همان صورت و کیفیتی است که در حضور پیامبر(ص) خوانده شده و آن حضرت آن تلفظ و خواندن را تأیید فرموده است (فضلی، مقدمهای بر تاریخ قرائات، ۱۳۷۳: ۸-۸۱: عظیمزاده، نگرشی نوین بر تاریخ و علوم قرآنی، ۱۳۸۰: ۹۲).

7- به اشکال گوناگون الفاظ قرآن گفته می شود که از ائمه قرائت مثلاً عاصم کوفی یا نافع مدنی، از پیامبر(ص) نقل شده است. عسکری معتقد است این تعریف از دوران بعد از عصر صحابه متداول گشته و قبل از آن، به معنای فراگیری تلاوت نص قرآن همراه فراگیری مفاهیم آن بوده است (عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱۹۱۸: ۱۹٤/۲).

در مقام جمع بندی می توان گفت قرائت علمی است که به وسیله آن چگونگی ادای کلمات قرآن -چه در مواردی که تلفظ مشترک میان همه قاریان است و چه در موارد اختلاف- با استناد به ناقل آن شناخته می شود و همگی نقل ها در راستای دستیابی به تلفظ ییامبر (ص) است.

## معرفي البرهان في تفسير القرآن

این تفسیر یکی از تفاسیر روایی محض است؛ زیرا در آن تنها روایات ذیل آیات ذکر شده و از مؤلف جز آنچه در آغاز کتاب در سبب تألیف این تفسیر بیان کرده و عناوینی که برای ۱۹ باب مقدمه و چهار باب خاتمه و احیاناً برای دستهای از روایات در ضمن تفسیر



ذکر کرده، مطلب دیگری نیامده است. همچنین از جمله جوامع تفسیری شیعه است؛ زیرا مؤلف آن سید هاشم بحرانی، روایات آن را از حدود ۵۶ کتاب شیعه و برخی از کتابهای اهل سنت جمع آوری کرده است و در آن از کتابهایی روایت آمده که در دسترس نیست و حتی گفتهاند در بحار الانوار نیز از آن روایت نقل نشده است (افندی، ریاض العلماء، ۱٤۰۱: ۱۸/۰). روایات این کتاب عمدتاً از طریق شیعه است، اما گاهی از طریق اهل سنت نیز روایتی را موافق روایات اهل بیت(ع) یا در فضیلت آنان، نقل کرده است (بحرانی، البرهان، ۱۲۱۸: ۱۲۸۱؛ بابایی، مکاتب تفسیری، ۱۳۸۱: ۲۵۸۱).

در آغاز آن، مقدمهای مشتمل بر ۱٦ باب دارد که حدود ۲۱۲ روایت در آن نقل شده است. تعدادی از آن ابواب درباره فضیلت عالم و متعلم، فضیلت قرآن، و ذکر حدیث ثقلین و معنای آن است. برخی در بیان خصوصیاتی از قرآن است، مانند اینکه قرآن جامع همه نیازهای علمی بشر است و دارای ظاهر و باطن، عام و خاص، محکم و متشابه و ناسخ و منسوخ است. برخی دیگر درباره علم پیامبر و ائمه(ع)، به تأویل قرآن و ظاهر و باطن، ناسخ و منسوخ و عام و خاص آن است. نهی از تفسیر قرآن به رأی، نهی از جدال، آنچه در قرآن که مقصود از آن ائمه(ع) است، و هر روایتی که موافق قرآن نباشد، مردود است، از دیگر عناوین ابواب مقدمه است. در باب شانزدهم کتابهایی را که روایات این تفسیر از آنها نقل شده، نام برده است (بحرانی، البرهان، ۱٤۱۸: ۹/۱–۷۰).

پس از این ۱۲ باب، مقدمه تفسیر قمی به طور کامل ذکر شده است. همچنین آرای تفسیری علی بن ابراهیم را که منسوب به امام صادق(ع) می دانسته، در این تفسیر آورده است (همان، ۴/۱و ۷۳) و بعد از آن به ذکر روایات مربوط به سور و آیات و تفسیر آنها پرداخته است. در تفسیر در آغاز هر سوره، مکی یا مدنی بودن آن را تعیین کرده و چند روایت در فضیلت و گاهی در خواص آن سوره آورده است. سپس بر همان ترتیب سور، ابتدا آیه را بیان کرده و بعد شأن نزول و روایات مربوط به تفسیر آیه را نقل می کند (علوی مهر، روش ها و گرایش های تفسیری، ۱۳۸۱: ۱۲۸۸). برای نمونه در ارتباط با سوره حمد، ۲۸ روایت نقل کرده است؛ ۳۶ روایت در ثواب و فضیلت سوره حمد و فضیلت «بسیم الله الرَّحیم» و اینکه آن، آیهای از سوره حمد است، ۱۲ روایت در تفسیر «بسیم الله الرَّحیم) و ۶۰ روایت در تفسیر سایر آیات سوره حمد جمع آوری کرده است (بحرانی، البر هان، ۱۲۱۲: ۱۲۵۱).



مفسر به دلیل مشرب اخباری گری هرجا روایتی نیافته، تفسیر آیه را رها کرده است. بنابراین ذیل برخی از آیات هیچ روایتی را ذکر نکرده و ذیل برخی از آیات چون برای آنها روایت مناسبی را پیدا نکرده، به ذکر رأی علی بن ابراهیم اکتفا کرده و ذیل برخی از آیات حدود ٦٤ روایت یک یا بیش از یک روایت ذکر کرده و حتی ذیل برخی از آیات حدود ٦٤ روایت جمع آوری کرده است؛ به عنوان مثال، در آغاز سوره بقره، سه روایت در فضیلت آن و ذیل آیه دو، یک روایت و ذیل آیه سه، ۱۱ روایت آورده است. ذیل آیه چهارم به نقل سخن علی بن ابراهیم اکتفا کرده است و برای آیات اول، پنجم، چهاردهم، هیجدهم و نوزدهم سوره بقره هیچروایت و مطلبی را ذکر نکرده است (همان، ۱۲۳۱–۱٤۸) در حالی که ذیل آیه تطهیر (احزاب/۳۳)، ۲۶ روایت آورده است (بحرانی، البرهان، ۱۱۲۱–۱۶۸).

در خاتمه کتاب چهار باب آمده است: باب نخست، در فضل قرآن است که در آن یک روایت از الکافی آورده است؛ باب دوم، در رد متشابه قرآن به تأویل آن است که در آن یک روایت طولانی از الاحتجاج طبرسی نقل کرده است؛ باب سوم، درباره این است که حدیث اهل بیت(ع) صعب و مستصعب است و در آن پنج روایت از کلینی، نقل کرده است؛ باب چهارم، درباره وجوب تسلیم در برابر روایات اهل بیت(ع) است که در آن ۲۲ روایت از سعد بن عبدالله و هشت روایت از کلینی و دو روایت از علی بن ابراهیم آورده است (همان، ۸۲۱/۵–۸۲۱۵).

این کتاب که گاهی با عنوان مختصر «تفسیر برهان» نیز یاد می شود، شش جزء بوده که یکبار در دو مجلد و ۱۱٤۸ صفحه و بار دیگر در چهار مجلد که صفحات آن به ۱۹۸۳ می رسد و به تازگی توسط مؤسسه اعلمی در بیروت در هشت مجلد و ۲٤٤۸ صفحه به چاپ رسیده است که از ویژگیهای آن ذکر مصادر روایات ذیل صفحات است. این تفسیر در قرن یازدهم قمری در زمان شاه سلیمان بهادر خان صفوی تألیف شده و اتمام آن در سال ۱۹۹۵ق بوده است؛ لازم به ذکر است تفسیر دیگری به نام البرهان فی تفسیر القرآن در قرن پنجم قمری توسط علی بن ابراهیم بن سعید حوفی (د ۳۵۰ق) در ده جلد تألیف شده است. ثانیاً؛ شده، که غیر از این تفسیر است؛ زیرا اولاً؛ البرهان در قرن یازدهم تألیف شده است. ثانیاً؛ مؤلف آن کتاب اهل مصر و ظاهراً سنی، و مؤلف حاضر اهل بحرین و شیعه بوده است، ثالثاً؛ آن تفسیر ظاهراً اجتهادی ادبی، و البرهان تفسیر روایی محض است (بابایی، مکاتب آن تفسیر ظاهراً اجتهادی ادبی، و البرهان تفسیر روایی محض است (بابایی، مکاتب



#### انواع روايات اختلاف قرائت در تفسير البرهان

از دیرباز دانشمندانی امثال ابنقتیبه، فخررازی، ابنجزری و دیگران در مقام استقراء قرائات برآمدند و تلاش آنها درخصوص وجوه اختلاف قرائت به هفت مورد محدود گردید (فضلی، مقدمهای بر تاریخ قرائات، ۱۳۷۳: ۱۳۷۵–۱۱۱)، اما با توجه به نوع نگاه نگارندگان به آیات و روایات دال بر اختلاف قرائت، تقسیمبندی درخصوص وجوه اختلاف قرائت به دوگونه کلی صورت میگیرد که در برخی موارد مصادیق مشترک دارند: اول: اختلاف داشتن یا نداشتن در شکل ظاهری کلمات. دوم: تأثیرگذار بودن یا نبودن در معنا. با دقت در روایات اختلاف قرائت رسیده از معصومان(ع) در البرهان درمی یابیم که می توان هردو نوع تقسیمبندی را به کار گرفت.

## ١. انواع روایات اختلاف قرائت با توجه به شکل ظاهری کلمات

در این تقسیمبندی بیشتر الفاظ و شکل ظاهری کلمات بدون در نظر گرفتن تأثیر یا عدم تأثیر در معنای کلام الهی، مدنظر قرار می گیرد که با توجه به آنچه در البرهان آمده، شامل هفت گروه است.

#### ۱-۱. اختلاف در نوع حرف

در البرهان ذيل آيه ١٢٨ آل عمران روايتى ذكر شده كه امام باقر (ع) عبارت «أو يعذبهم» را بهصورت «أو تعذّبهم» قرائت كرده است («أن تتوب عليهم أو تعذّبهم»: بحرانى، البرهان، البرهان، ١٤١٦: ١٨٧٨، پاورقى). در آيه «يا أيها الَّذينَ آمَنُوا إذا نُودى للصَّلاة مِنْ يوْمِ الْجُمُعَة فَاسْعَوْا إلى ذكْرِ الله وَذَرُوا الْبيع» (جمعه/٩) روايتى ذكر شده كه امام على، امام باقر و امام صادق (ع) آيه را بهصورت «فامضوا إلى ذكر الله» قرائت كردهاند كه مطابق با قرائت ابن مسعود بوده است (بحراني، البرهان، ١٤١٦: ٣٧٩/٥).

#### ۱-۲. اختلاف در داشتن یا نداشتن تشدید

كلمه «حرّمنا» در آيه «فَبظُلْم منَ الَّذينَ هادُوا حَرَّمْنا عَلَيهِمْ طَيبات أُحلَّتْ لَهُمْ وَبصَدِّهِمْ عَنْ سَبيلِ اللَّه كَثِيراً» (نساءً/١٦٠) كه بهصورت «حرمنا» نيز قرائت شدَه است (بحراني، البرهان، آ٤١٦: ٢٤١٠). كلمه «مزجاه» در آيه «وَجئْنا بِبضاعَهُ مُزْجاه» (يوسف/٨٨) كه بهصورت «مُزجّاه» نيز قرائت شده است (بحراني، البرهان، ١٤١٦: ١٤١٣). ذيل آيه «يا أيها



الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقاتِه ولا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ» (آلعمران/١٠٢) روايتي ذكر شده كه امام على(ع) و امام كاَظُم(ع) كلمه «مُسْلِمُونَ» را «مُسَلِّمُونَ» قرائت كردهاند (بحراني، البرهان، ١٤١٦: ١٦٨/١).

#### ۱-۳. اختلاف در حرکات کلمه

آیه «منْها قائمٌ وَحَصیدٌ» (هود/۱۰۰) به صورت «قائماً وحصیداً» نیز قرائت شده است (بحرانی، اَلبرهان، ۱٤١٦: ۱٤١٣). در آیه «ثُمَّ یأتی منْ بَعْد ذلک عامٌ فیه یغاث النَّاسُ وَفیه یعْصرُون» (یوسف/٤٩) روایتی از امام صادق(ع) نقل شده که ایشان به صورت «یُعصرُون» قرائت کرده است (بحرانی، البرهان، ۱٤١٦: ۱۷۲/۳). آیه «لَهُدُمَتْ صَوامِعُ وَبِیعٌ وَصَلَواتٌ وَمَساجِدُ یذْکَرُ فیها اسْمُ اللَّه کَثیراً» (حج/٤٠) به صورت «صُلُوات» نیز قرائت شده است (بحرانی، البرهان، ۱٤١٦: ۸۸۹/۳). در آیه «لَمَّا جاءَتْهُمْ آیاتُنا مُبْصرَهً» (نمل/۱۳) روایتی از امام سجاد(ع) ذکر شده که حضرت کلمه «مُبْصِرَهً» را به صورت «مَبْصَرَهً» قرائت کرده است (بحرانی، البرهان، ۱٤١٦: ۲۰۳/٤).

#### ۱-٤. اختلاف در بودن یا نبودن یک حرف

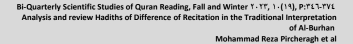
مانند آیه «مالک یوْمِ الدِّین» (فاتحه/٤) که کلمه «مالک» با حرف «الف» و بدون آن خوانده شده است (بحرانی، البرهان، ۱٤١٦: ۱۱٦/۱)، یا در آیه «وَارْسَلْناهُ إِلَی مائهٔ اُلْفِ اُوْ یزیدُونَ» بهصورت «ویزیدون» نیز قرائت شده است (بحرانی، البرهان، ۱٤١٦: ۱۲۳۶) و یا در آیه «لَنْ تَنالُوا الْبرَّ حَتَّی تُنْفَقُوا مِمَّا تُحبُّون» (لَا بمصورت (ویزیدون) نقل شده که حضرت آیه را بهصورت «لن (العمران/۱۹۲) دو روایت از امام صادق(ع) نقل شده که حضرت آیه را بهصورت «لن تنالُوا البر حتی تنفقوا ما تحبون» قرائت کرده است (بحرانی، البرهان، ۱٤١٦: ۱۵۳۸–۲۵۲).

#### ۱-٥. اختلاف در قرارگرفتن کلمهای بهجای کلمه دیگر

در این مورد آیه «وَطَلْحِ مَنْضُود» (واقعه/۲۹) را داریم که در روایتی از امام صادق(ع) به صورت «وطلع منضود» خوانده شده است (بحرانی، البرهان، ۱٤۱٦: ۲٦٠/٥). همچنین در آیه «وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَیرَی اللَّهُ عَمَلَکُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ» (توبه/۱۰٥) روایتی از امام صادق(ع) ذکر شده که حضرت آیه را به صورت «وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَیرَی اللَّهُ عَمَلَکُمْ وَرَسُولُهُ وَالمأمونون» قرائت کرده و مصداق «مأمونون» را اهل بیت(ع) دانسته است (بحرانی، البرهان، ۱٤۱٦: ۸٤٠/۲).

## ١-٦. اختلاف در تقديم، تأخير يا جابهجايي كلمات

آيه «وَجاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْت بالْحَقِّ» (ق/١٩) كه از معصومان(ع) بهصورت «وجاءت





سكرهٔ الحق بالموت» قرائت شده است (بحرانی، البرهان، ۱٤۱٦: ۱۳۸/۵). ۱-۷. اضافه كردن كلمات، عبارات و جملاتی به متن قرآن

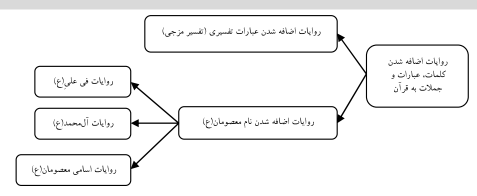
مدّعیان وجود نقیصه در قرآن بدان معتقدند. روایات متعددی در این زمینه از معصومان(ع) صادر شده است که مهم ترین دلیل قائلان به تحریف قرآن میباشد. بحرانی از مفسران اخباری مسلک قرن یازدهم به شمار میرود و دغدغه مهم علمای اخباری آن روز، اعم از تندرو و معتدل، کمرنگ شدن رجوع به روایات ائمه(ع) و مراجعه به عقل در فهم مبانی دین بود و همین اخباری گری وی سبب گردید اعتقاد مؤلف به تحریف قرآن در متن تفسیرش نمایان گردد. یکی از معانی تحریف که محل نزاع نیز هست، تحریف به نقصان یا کم شدن بخشی از قرآن، در نسخه موجود است. معروف و مشهور در میان دانشمندان شیعه، این است که چنین نقیصی در قرآن روی نداده و متن موجود، همان قرآنی است که بر پیامبر(ص) نازل شده است و حتی کلمه یا حرفی از آن، کم و زیاد نگردیده است؛ هرچند ترتیبی دگرگونه دارد.

در مقابل نظر مشهور و معروف شیعه، گروهی از شیعه و اهلسنت، قائل به وقوع نقصان در قرآن شدهاند که می توان این افراد را برشمرد: علی بن ابراهیم قمی که حتی به گفته بعضی از اخباریان، او در اینباره، غلو و تندروی کرده است، فرات بن ابراهیم کوفی صاحب تفسیر، محمد بن ابراهیم بن جعفر نعمانی صاحب کتاب الغیبه، محمد بن مسعود عیاشی صاحب تفسیر، احمد بن ابی طالب طبرسی صاحب الاحتجاج و محمد بن علی بن شهرآشوب صاحب مناقب.

بیشتر اخباریان متأخر نیز به پیروی از این افراد، قائل به نقیصه و کاهش در قرآن شدهاند؛ از آن جملهاند: محمدامین استرآبادی، محمدتقی مجلسی، سید هاشم بحرانی (ر.ک: بحرانی، البرهان، ۱٤۱٦: ۱۳۳۸)، عبدعلی حویزی (ر.ک: حویزی، تفسیر نور الثقلین، ۱٤۱۵: ۱۲۱۵)، محمدباقر مجلسی، محمدصالح مازندرانی، سید نعمتالله جزایری، ابوالحسن عاملی نباطی فتونی، سید محمد رضیالدین حسینی، محمد بن سلیمان بن زویر سلیمانی، یوسف بحرانی و میرزا حسین نوری. برخی دیگر از اخباریان، مانند فیض کاشانی، در بعضی از آثار خود، قائل به تحریف شدهاند و در برخی دیگر، عدم تحریف (بهشتی، اخباری گری، از آثار خود، قائل به تحریف شدهاند و در برخی دیگر، عدم تحریف (بهشتی، اخباری گری،

دستهبندی این روایات در البرهان بهشکل ذیل است.





#### ١-٧-١. روايات اضافه شدن عبارات تفسيرى

در برخی روایات اختلاف قرائت، عبارت یا واژگانی در خلال آیات قرآن افزوده می- شود و دلالت بر این دارد که این عبارت یا واژگان از آیات حذف شده است. این موارد در صورت تناسب با آیات از باب تفسیر است. از این نوع اضافات در تفسیر روایی البرهان موارد متعددی وجود دارد که به چند مورد اشاره می شود:

ذیل آیه «وَإِذْ أُخَذَ اللَّهُ مِیثَاقَ النَّبِیینَ لَما آتَیتُکُمْ مِنْ کتاب وَحِکْمَهُ ثُمَّ جَاءَکُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِما مَعَکُمْ لَتُوْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ (آلعمران/۸) رَوایتی از امام باقر (ع) نقل شده است که فردی به نام حبیب سَجستانی درخصوص کیفیت ایمان موسی(ع) به عیسی(ع) در حالیکه او را درک نکرده، از حضرت سؤال میکند و حضرت در ضمن جواب وی، اشاره به حذف بخش زیادی از قرآن و وقوع تحریف مینماید و بیان میدارد که لفظ «امم» از این آیه حذف گردیده است (بحرانی، البرهان، ۱٤۱٦: ۱۲۸۸-۱۶۷۷). ذیل این روایت در پاورقی تفسیر ذکر شده است که احدی از علمای رجال به وثاقت حبیب سجستانی تصریح نکرده اند و حدیث در عین مرسل بودن، از نظر محتوایی مخالف با اجماع امت مبنی بر عدم تحریف قرآن است. بنابراین فاقد اعتبار است (همان، ۱/۱۶۷۲). شیخ طوسی در تفسیر آیه روایتی با همین مضمون از امام صادق(ع) ذکر کرده و بیان میدارد که امام لفظ «امم» را تقدیر گرفته اند نه اینکه این لفظ جزء آیه بوده و حذف شده است (طوسی، التبیان، بی تا: تقدیر گرفته اند نه اینکه این لفظ جزء آیه بوده و حذف شده است (طوسی، التبیان، بی تا:

عین همین روایت در تفسیر عیاشی به سند (سیاری عن ابن سالم عن حبیب سجستانی) نقل شده است که در آن سیاری (احمد بن محمد بن سیار (ابوعبدالله الکاتب البصری)) شخصی غالی معرفی شده و تقریباً تمام رجالیان شیعه در تضعیف وی که از اصحاب امام



هادی(ع) و امام حسن عسکری(ع) به شمار می آید، متفقاند؛ فیمن آنکه ابن سالم هم مانند حبیب سجستانی، شخصی مجهول است (عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱٤۱۸: ۳۰۷/۳).

ذيل آيه «واَتَّبَعُوا ما تَتْلُوا الشَّياطينُ عَلَى مُلْک سُلَيمانَ وَما كَفَرَ سُلَيمانُ وَلَكنَّ الشَّياطينَ كَفَرُوا يَعَلَّمُونَ النَّاسَ السَّحْرَ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَينِ بِبابِلَ هارُوتَ وَمَارُوتَ...» (بقره/١٠٢)؛ روايتي از امام صادق(ع) ذكر شده كه در آن حضرت آيه را بهصورت «وَاتَّبَعُوا ما تَتْلُوا الشَّياطينُ -بولايهُ الشياطين – عَلَى مُلْکِ سُلَيمان» قرائت كرده است (بحراني، البرهان، ١٤١٦: الشَّياطينُ ...

در بررسی سندی این روایت، علی بن ابی حمزه، همان علی بن ابی حمزه بطائنی بوده که در کتب رجال فردی ضعیف و کذاب و متهم و ملعون معرفی شده است. ضمن آنکه همین روایت با همین نقل از طریق «سیاری عن محمد بن علی عن ابن اسباط عن علی بن أبی حمزهٔ عن أبی بصیر عن أبی عبدالله(ع)» نقل شده است که بر ضعف خبر قوت می بخشد. از نظر متنی باید گفت: اولاً؛ هیچ معنایی بر این کلمه اضافه مترتب نیست. ثانیاً؛ ذکر این عبارت وزن و آوای جمله را به هم می زند (عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱٤۱۳: ۲۲۹/۳).

ذیل آیه «سَلْ بَنی إِسْرائیل کَمْ آتیناهُمْ مِنْ آیهٔ بَینهٔ وَمَنْ یبَدُلْ نعْمَهٔ اللّه مِنْ بَعْد ما جاءَتْهُ فَإِنَّ اللّهَ شَدید الْعقاب (بقره/۲۱۱) روایتی اَمده که طبق قرائت معصوم(ع) آیه به این صورت قرائت شده است: «سَلْ بَنی إِسْرائیل کَمْ آتیناهُمْ مِنْ آیهٔ بَینهٔ -فمنهم مِن آمن، ومنهم مِن أقر، ومنهم مِن بدل- ومَنْ یبَدُلْ نعْمَهٔ اللّه مِنْ بَعْد ما جاءَتْه فَإِنَّ اللّهَ شَدید العقاب». این روایت به دو نقل در البرهان ذکر شده است. طریق اول همان سلسله سند روایت قبل است و همان اشکالات برایش مترتب است و طریق دوم «عیاشی، عن أبی عبدالله(ع)» است که در این صورت قسمتی از سلسله سند حذف گردیده است ضمن آنکه روایت عیاشی نقلی دیگر از سیاری است که وصفش قبلاً ذکر شد. در نقد متنی باید گفت: چون غلات به اهداف خود نرسیدند امثال این روایات را ساخته و یخش می کردند، همچنین ذکر این عبارت وزن و آوای جمله را بههم می زند

ا. به عنوان نمونه ابن غضائري وي را ضعيف، متهالك، غال و محرّف ناميده است (ابن الغضائري، رجال، ١٣٦٤: ١٤٩/١؛ ر.ك: نجاشي، فهرست، ١٤٠٧: ٨٠؛ ٨٠؛ طوسي، اختيار معرفة الرجال، ١٤٠٤: ٨٢٥/٢).



(عسكري، القرآن الكريم و روايات المدرستين، ١٤١٦: ٢٧١/٣-٢٧٠).

ذیل آیه «فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ به منْهُنَّ فَاتُوهُنَّ اُجُورَهُنَّ فَرِیضَةً وَلا جُناحَ عَلَیکُمْ فیما تَراضَیتُمْ به منْ بَعْد الْفَریضَة إِنَّ اللَّهَ کَانَ عَلیماً حَکیماً» (نساء/۲٤) روایتی از امام باقر(ع) نقل شده اَسَتَ که حضرت آیه را به شکل دیل قرآئت می کرد: «فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ به منْهُنَّ الله أَجل مسمی استی که عَضرت آیه را به شکل دیل قرآئت می کرد: «فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ به مَنْ بَعْد الْفَریضَة اسمی مسمی فَریضَهٔ وَلا جُناحَ عَلیکُمْ فیما تَراضَیتُمْ به مَنْ بَعْد الْفَریضَهٔ الله ربحرانی، البرهان، ۱٤۱٦: ۱۵۹۸). با بررسی سندی آیه مشخص می شود که سند دارای انقطاع است. ضمن آنکه این عبارت تفسیری نکته خیلی خاصی را به مفهوم آیه اضافه نمی کند.

ذیل آیه «وَما أرْسَلْنا مِنْ قَبْلِکَ مِنْ رَسُول وَلا نَبِی إِلّا إِذَا تَمَنَّی أَلْقَی الشَّیطانُ فِی أَمْنیته» (حج/٥٢)، ٢٩ روایت ذکر شده و در میان آنً، موارد متعددی روایت اختلاف قرائت از امام سجاد(ع)، امام باقر(ع)، امام صادق(ع) و نیز روایاتی از ابن عباس و محمد بن ابی بکر آمده که بیان داشته اصل آیه به صورت «وما أرسلنا من قبلک من رسول ولا نبی ولا محدث» بوده که لفظ «محدث» بعداً از آیه حذف گردیده است. بر طبق این قرائت مصداق «محدث» امام علی(ع) بوده و به تبع حضرت سایر معصومان(ع) مصداق «محدث» گردیدند (بحرانی، علی(ع) بوده و به تبع حضرت سایر معصومان(ع) مصداق «محدث» گردیدند (بحرانی، الله علی) بوده و به تبع حضرت سایر معصومان(ع) مصداق «محدث» گردیدند (بحرانی،

ذيل آيات «والْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسانَ لَفِي خُسْرِ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحاتِ وتَواصَوْا بِالْحَقِّ وتَواصَوْا بِالْعَبْرِ» (عصر/١-٣) روايتي أز امام صادق(ع) آمده كه حضرت آيات را بهصورت «والعصر، إن الإنسان لفي خسر، وإنه فيه إلى آخر الدهر، إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات، وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر وائتمروا بالتقوى، وائتمروا بالصبر» قرائت كرده است (بحراني، البرهان، ١٤١٦: ٧٥٣/٥).

## Y-V-1. روایات اضافه شدن نام معصومان(ع)

۱-۲-۷-۱. روایات «فی علی(ع)»

در بیشتر روایات اضافه شدن نام معصومان(ع)، نام امام علی(ع) به عنوان وصی پیامبر(ص) در خلال ایات قرآن افزوده شده و دلالت بر این دارد که نام حضرت در قرآن بوده و مخالفان آن حضرت نام وی را از قرآن حذف کردهاند. برای نمونه چند مورد ذکر می شود.

ذیل آیه ۲۳ بقره، روایتی از امام باقر(ع) که سند آن به جبرئیل میرسد، ذکر شده که در



آن امام آیه «وَإِنْ کُنْتُمْ فِی رَیبِ مِمَّا نَزَّلْنا عَلی عَبْدِنا فَأْتُوا بِسُورَهُ مِنْ مِثْله» (بقره/٢٣) را به صورت «وَإِنْ کُنْتُمْ فِی رَیبِ مِمَّا نَزَلْنا عَلی عَبْدِنا -َفی علی- فَأْتُوا بِسُورَهُ مِنْ مِثْله» قرائت کرده است (بَحرانی، البرهان، ۱٤١٦: ١٥٧/١).

در نقد سندی این روایت چند نکته قابل ذکر است: نخست: در سند روایت فردی بهنام محمد بن على بن سنان وجود دارد كه در كتب رجال مورد ذم واقع شده است. نجاشي درباره وی گفته محمد بن سنان راوی بسیار ضعیفی است که نباید به روایات وی اعتماد کرد (نجاشی، فهرست، ۱٤٠٧: ۳۲۸) همچنین شیخ طوسی بیان می دارد محمد بن سنان مورد طعن و بسيار ضعيف است (طوسي، تهذيب الأحكام، ١٤٠٧: ٣٦١/٧). دوم: فرد دیگری بهنام منخل در سند وجود دارد که درباره وی گفته شده «ضعیف غال» (نجاشی، فهرست، ۱٤٠٧: ٣٣٢). حلى معتقد است: منخل از راویان کوفی بوده و در عقایدش غلو است (حلى، خالاصهٔ الأقوال، ١٤١٧: ٤١١). سوم: فرد بعدى جابر بن يزيد است كه وي نيز مورد مدح واقع نشده؛ زيرا «مختلط في نفسه» است (نجاشي، فهرست، ١٤٠٧: ٣٣٢). غير از سند مذکور همین روایت با سند دیگری در الکافی نقل شده است که بر ضعف روایت افزوده است: «سیاری عن محمد بن علی بن سنان عن عمار بن مروان، عن منخل، عن جابر، عن أبي عبدالله(ع)» (عسكري، القرآن الكريم و روايات المدرستين، ١٤١٦: ٢٥٨/٣). در متن روایت نقدهایی وجود دارد؛ از جمله اینکه آیه در مقام تحدی با منکران رسالت ييامبر (ص) نازل شده است و سياق آيه دلالت دارد بر ترديد ايشان نسبت به حقانيت قرآن. چطور ممکن است بحثی از وصایت جای داشته باشد که در آیه ذکر شود و بهنظر می رسد این عبارت عمداً یا سهواً به آیه اضافه شده است (ایزدی، «نقد و فهم روایات تحریف در الكافي»، ۱۳۸۷: ۱٦). ضمن آنكه اضافه شدن عبارت «في علي» در آيه خللي جدى به وزن و آهنگ آيه وارد مي کند.

ذيل آيه «بئسَمَا اشْتَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ أَنْ يَكْفُرُوا بِما أَنْزَلَ اللَّهُ بَغْياً...» (بقره/٩٠) با سندى مشابه با آيه قبَل، قرائتى از امام باقر(ع) ذكر شده كه حضرت آيه را بهصورت «بئسَمَا اشْتَرَوْا بِه أَنْفُسَهُمْ أَنْ يَكُفُرُوا بِما أَنْزَلَ اللَّهُ -في علي - بَغْياً» قرائت كرده است (بحراني، البرهان، ١٤١٦: ٢٧٨/١).

ذيل آيه «وَإِذا قِيلَ لَهُمْ آمَنُوا بِما أَنْزَلَ اللَّهُ...» (بقره/٩١) روايتي آمده كه امام باقر(ع) آيه را بهصورت «وَإِذا قِيلَ لهم ما ذا أَنزل ربكم في علي» قرائت كرده و آن را در شأن علي(ع)



تفسير نموده است (بحراني، البرهان، ١٤١٦: ٢٨٠/١).

در تفسیر آیه ۲۷ مائده چنین آمده است: «قال جعفر بن محمد(ع): یا اُیها الرَّسولُ بَلَغ ما انزِلَ إِلَیکَ مِن رَبِّکَ فی عَلی. هکذا اُنزِلَت» (همان، ۳۳۹/۲). عبارت «ما اُنزِلَ» در این آیه از یکسو، و عَملکرد پیامبر(ص) پس از نزول این آیه از سوی دیگر، ما را به این نتیجه می رساند که انتصاب علی(ع) به جانشینی پیامبر(ص) قبلاً بر ایشان نازل شده بوده و گرنه لفظ «ما أنزل» بی معنا بود. از آنجا که نام علی(ع) در هیچیک از آیات قرآن وجود ندارد، نتیجه می گیریم که این نزول، نزول غیرقرآنی بوده است. در حدیث معراج از ابن عباس چنین نقل شده است: «وإنّی لم أبعث نبیا إلا جعلت له وزیرا، وإنّک رسول الله وإنّ عَلیا وزیراُک» (ر.ک: حسکانی، شواهد التنزیل، ۱۱۶۱: ۲۵۷۱). عسکری نیز در مورد این قرائت معتقد است عبارت «فی علی» در وحی غیرقرآنی بر پیامبر(ص) نازل شده است (ر.ک: عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱۲۱۵: ۳۷۵/۳).

## ۲-۲-۷-۱. روایات «آلمحمد(ع)»

در برخی روایات، تعبیر «آلمحمد(ع)» به عنوان بخشی از آیه که توسط مخالفان حذف گردیده، ذکر می شود و دلالت دارد بر اینکه این عبارت جزء آیه بوده و قرائت می شده، اما مخالفان اهل بیت(ع) آن را از مصحف شریف حذف کرده اند.

ذيل آيه «فَبَدَّلَ الَّذينَ ظَلَمُوا قَوْلاً غَيرَ الَّذي قيلَ لَهُمْ...» (بقره/٥٩) دو روايت كه در الكافي نيز موجود است، از امام باقر(ع) ذكر شده است كه حضرت آيه را بهصورت «فَبَدَّلَ اللَّذينَ ظَلَمُوا –آلمحمد اللَّذينَ ظَلَمُوا –آلمحمد حقهم – قَوْلاً غَيرَ الَّذي قيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا –آلمحمد حقهم – رجْزاً مِنَ السَّماءِ بِما كانُوا يفْسُقُونَ» قرائت كرده است (بحراني، البرهان، 1٤١٦: ٢٢٩/١).

در بررسی سند روایت به چند نفر برمی خوریم که در کتب رجال مورد طعن واقع شده اند. در مورد احمد بن مهران و محمد بن فضیل گفته شده است: «أحمد بن مهران ضعیف و محمد بن الفضیل ضعیف یرمی بالغلو». همچنین علی بن ابی حمزه بطائنی در کتب رجال فردی ضعیف و کذاب و متهم و ملعون معرفی شده است (عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱۵۱۲: ۳۲۱۳۳–۲۹۱). ضمن آنکه همین متن از طریق سیاری هم نقل شده که بر ضعف حدیث افزوده است. در بررسی متنی روایت همین بس که عبارت اضافه شده، وزن و آهنگ آیه را به طور کامل به هم می ریزد که با اعجاز بیانی قرآن عبارت اضافه شده، وزن و آهنگ آیه را به طور کامل به هم می ریزد که با اعجاز بیانی قرآن



در تضاد است. همچنین آیات ٤٠-۱۲۳ بقره در مورد قوم بنی اسرائیل و اعمال و رفتار آنان در طول قرون گذشته، نازل گشته و ذکر عبارت «آل محمد حقهم» تناسبی با موضوع آیات ندارد و این افترایی از سوی غلات است که بگویند قرآن تحریف شده است؛ ضمن آنکه با صرف نظر از همه اشکالات سندی و متنی، این عبارت، اضافات تفسیری و وحی بیانی تلقی می شود نه اینکه جزء آیه بوده و بعدها حذف گردیده است.

ذيل آيه «إِنَّ اللَّهَ اصْطَفى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْراهِيمَ وَآلَ عِمْرانَ عَلَى الْعالَمينَ» (آلعمران/٣٣)، ١٧ روايت ذكر شده كه در هفت روايت تصريح شده كه آيه به اين شكل نبوده و قسمتى از آن توسط مخالفان حذف گرديده است و معصومان(ع) بهصورت «إِنَّ اللَّهَ اصْطَفى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْراهِيمَ وَآلَ عِمْرانَ –وآلمحمد– عَلَى الْعالَمِينَ» قرائت كردهاند (بحراني، البرهان، 1513: ١٤١٦).

بحرانی برای اثبات این سخن، روایتی را «از طریق تفسیر روایی متقدم اهلسنت- ثعلبی » آورده است (همان، ۲۱۲۱). روایاتی که ذیل آیه آمده است، ایرادات سندی و متنی متعددی دارد، از جمله اینکه در نقل علی بن ابراهیم و طبرسی، قولی بدون سند بوده و گویا روایت نمی باشد. در نقل ابوعبدالصمد مشخص نیست که این فرد کیست؟ بنابراین مجهول است و گذشته از ایراد وزن آهنگی آیه، این عبارت بیانی برای آیه محسوب می شود، نه اینکه جزء آیه بوده باشد (عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱۶۱۲: شود، نه اینکه جزء آیه بوده باشد (عسکری) القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱۶۱۳).

## Y-Y-V-1. روایات «ذکر اسامی معصومان(ع)»

در برخی روایات، اسامی معصومان(ع) بهخصوص پنج تن آلعبا(ع) بهعنوان بخشی از آیه آمده که دلالت دارد بر اینکه این عبارت جزء آیه بوده و قرائت می شده، اما مخالفان اهل بیت(ع) آن را از مصحف شریف حذف کردهاند.

ذیل آیه «ولَقَدْ عَهدْنا إلی آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِی ولَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْما» (طه/۱۱٥) روایاتی نقل شده است (که در منابع متقدمی چون مناقب ابنشهرآشوب و الکافی موجود است) که امام باقر و امام صادق(ع) آیه را بهصورت «ولَقَدْ عَهدْنا إلی آدَمَ مِنْ قَبْلُ -کلمات فی محمد وعلی و فاطمهٔ و الحسن والحسین والأئمهٔ من ذریتهم (ع) - فَنَسِی ولَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْما» قرائت کردهاند (بحرانی، البرهان، ۱٤١٦: ۷۸۲۸-۷۸۱) و با عبارت «هکذا نزلت» بیان داشتهاند که اصل آیه به این شکل بوده و مخالفان آن را حذف کردهاند. درخصوص نقد سندی این



روایات می توان گفت که در سند روایت امام صادق(ع)، جعفر بن محمد بن عبدالله فردی مجهول، و محمد بن سلیمان نیز فردی ضعیف و غالی دانسته شده است (عسکری، القرآن الکریم و روایات المادرستین، ۱٤۱۲: ۵۲۰-۵۲۰). همچنین روایت امام باقر(ع) به طریق ابن شهرآشوب فاقد سند است. از نظر متنی با مراجعه به خود قرآن می بینیم که خداوند متعال در چند آیه بعد از آن، عهدی را که حضرت آدم(ع) با خدا بسته و فراموش کرده بود، یاد می کند و می فرماید: «فَقُلْنا یا آدَمُ إِنَّ هذا عَدُوًّ لَکَ وَ لزَوْجِکَ فَلا یخْرِجَنَّکُما مِنَ الْجَنَّهُ فَتَشْقی، ... فَأَکَلا مِنْها فَبَدَتْ لَهُما سَوْآتُهُما...» (طه/۱۱۷–۱۲۱). اما غلات این روایات را ساخته و سندی برایش قرار داده و به امامان(ع) نسبت دادهاند و بعد از آن امثال محدث نوری به این روایات استدلال کرده و تحریف قرآن را ادعا نموده است؛ ضمن آنکه سیاق عبارات قرآنی و قبل و بعد آیه چنین اضافاتی را قبول نمی کند و وزن و آهنگ آیات را بههم می زند.

## ۲. انواع روایات اختلاف قرائت، با توجه به تأثیرگذاری در معنا

روایات دال بر اختلاف قرائت را می توان به دو دسته «بی تأثیر در معنا» و «مؤثر در معنا» تقسیم نمود که هریک جداگانه بررسی می شوند.

#### ۱-۲. قرائتهای بی تأثیر در معنا

روش پیامبر(ص) و به تبع ایشان خاندان رسالت(ع) به گونهای بود که جهت ترویج و گسترش اسلام و قرآن در امر قرائت قرآن، به مردم سخت نمی گرفتند و اگر قبیلهای کلمات خاصی از قرآن را با لهجه خود تلفظ می کردند، از آنان می پذیرفتند؛ چنان که گاهی دو نفر بر سر تلفظ یک کلمه باهم اختلاف می کردند و پیامبر(ص) پس از استماع، بر قرائت هردو صحّه می گذاشتند. بنابراین این گونه قرائتها که غالباً از تقریرات معصومان(ع) است از روات مختلف نقل شده است. برخی از این قرائتها، فقط به لهجه و نحوه تلفظ کلمه برمی گردد و مخالفتی با رسم المصحف ندارد. مثلاً ذیل آیه «و نادی نُوحٌ ابْنَهُ و کانَ فی معْزل یا بُنیَّ ارْکَبْ مَعَنا و لا تَکُنْ مَعَ الْکافرین» (هود/۲۲) روایاتی از امام علی، امام باقر و ابْنَهُ و باده که در آن کلمه «ابنه به صورت «ابنه و یا در قرائت عکرمه به صورت «ابنه و یا در قرائت عکرمه به صورت «ابنه و با در برخی دیگر از این لهجهها به ندرت مغایرت مختصری با رسم المصحف دارد، مثلاً قرائت «یا مال» به جای «یا مالک » در آیه «ونادوا یا مالک بیقض عَلینا ربُک قال َ إِنَّکُم مثلاً قرائت «یا مال» به جای «یا مالک» در آیه «ونادوا یا مالک بیقض عَلینا ربُک قال َ إِنَّکُم مثلاً قرائت «یا مال» به جای «یا مالک» در آیه «ونادوا یا مالک بیقض عَلینا ربُک قال َ إِنَّکُم



ماکثونَ» (زخرف/۷۷) که از پیامبر(ص) و امیرالمؤمنین(ع) نقل شده است (طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۲: ۸۲۸۹ عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱۶۱۸: ۳٫۸۹۸). «مال» مرخَّم «مالک» است و از نظر معنایی تفاوتی باهم ندارند.

اگرچه بعضی از این قرائتها به لحاظ سندی مشکل دارند و جزء قرائتهای ضعیف به شمار می آیند، اما صدور، یا لااقل تقریر چنین قرائتهایی که خللی در معنای آیات ایجاد نمی کند، با توجه به تساهل معصومان(ع) نسبت به افراد با قومیتهای گوناگون در امر قرائت قرآن، محتمل است.

#### ۲-۲. قرائتهای مؤثر در معنا

این دسته از قرائتها، نیز به دو بخش کلی معتبر و شاذ تقسیم می گردد.

#### ۱-۲-۲. قرائت معتبر

قرائتی است که دارای سند صحیح، و با رسم المصحف رایج و قواعد عربی فصیح مطابق باشد. مثلاً در آیه «قال یا نوح و بنه سن أهلک و بنه عمل غیر صالح» (هود/٤٦) از امام صادق و امام علی(ع) نقل شده که آیه را به صورت «إنّه عَمل غیر صالح» قرائت کرده اند (بحرانی، البرهان، ۱٤١٦: ۱۰۵/۳؛ عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، کرده اند (بحرانی، در آن «عَمل» فعل ماضی و «غیر» مفعول آن است. این روایت با رسم مصحف و قواعد زبان عربی مطابقت کامل دارد. از قراء عشره، قرائت کسائی و یعقوب نیز با آن هماهنگی دارد (دانی، التیسیر، ۱٤۲٦: ۱۰۲).

#### ٢-٢-٢. قرائت شاذ

قرائتی است که یک یا چند شرط از شرایط قرائت معتبر را نداشته باشد و به دو نوع قرائت غیرضعیف و قرائت ضعیف تقسیم می شود:

#### ١-٢-٢-١. قرائت شاذ غيرضعيف

قرائت شاذی که ضعف ندارد را قرائت غیرضعیف مینامند که این نوع قرائت، یا از نوع تفسیر مزجی یا از نوع مجاوبه است.

#### ١-١-٢-٢. تفسير مزجي

به تفسیری گفته می شود که مفسر مطالب تفسیری خود را بسیار کوتاه و موجز در اثنای کلام الهی ذکر می کند؛ برای نمونه در تفسیر آیه «لَیْسَ عَلَیْکُمْ جُنَاحٌ اُن تَبْتَغُواْ فَضْلاً مِّن رَبِّکُمْ» (بقره/۱۹۸)، روایتی از ابن عباس نقل شده (که نخستین بار در جامع البیان طبری قرن



چهارم به چشم می خورد) که عبارتی کوتاه را همراه آیه ذکر می کرد که این عبارت از جنس تفسیر مزجی آیه بوده و نه اضافه آیه. از این موارد نمونه های فراوان دیگری در منابع تفسیری آمده است. روشن است که این گونه تفسیر قرآن که با خود آن ممزوج است، در صدر اسلام مایه اختلاف قرائت می شد و در نگاه اول برای برخی چنین به ذهن می آمد که تفسیر آیه، جزء آیه و قرآن به شمار می آید. بنابراین دانشمندان علوم قرآنی تفسیر مزجی را از عوامل اختلاف قرائت شمرده اند.

در تفاسیر روایی شیعه نیز این نوع قرائتها تعدادشان کم نیست و اغلب کلمات یا جملاتی که معصومان(ع) به عنوان تفسیر و بیان معنای آیه فرمودهاند، با عباراتی نظیر «قرأ» یا «هکذا نزلت» یا «والله هکذا نزلت» و یا امثال آنها یا بدون هیچ علامتی بهصورت مزجی با آیات نگاشته شده و امروزه تحت عنوان قرائت در کتب مختلف تفسیر و قرائت نقل شدهاند (برای نمونه ر.ک: بحرانی، البرهان، ۱۲۱٦: ۱۱۷۱۱؛ ۱۱۲۸؛ ۱۱۱۸؛ ۱۲۲۲؛ ۱۲۲۲؛ ۱۲۲۲؛ ۷۹۱/۲ این ۷۵۹/۳). واژه «قرائت» اگرچه بهمعنای خواندن است اما متضمّن معنای درک مفهوم نیز هست. وقتی از کسی میپرسند آیا فلان مطلب را خواندهای؟ یعنی خواندهای و درک کردهای وگرنه خواندن بدون درک مطلب معنا ندارد. در روایت است که صحابه، قرائت قرآن را همراه با درک معانی علمی و عملی آیات از پیامبر(ص) میآموختند. ابوعبدالرحمن سلمی که شاگرد امام علی(ع) و استاد عاصم کوفی بوده، می گوید یکی از اصحاب پیامبر (ص) که به ما قرائت قرآن را می آموخت، می گفت آنان قرآن را ده آیه ده آیه از پیامبر (ص) فرامی گرفتند و تا زمانی که مفاهیم علمی و عملی ده آیه اول را نیاموخته بودند، به ده آیه بعد نمی پرداختند (ر.ک: مجلسی، *بحار الأنوار*، ۱٤۰٤: ۱۰٦/۸۹؛ نوری، *مستدرک الوسائل،* ۱٤٠٨: ٣٧٢/٤). بنابراين واژه «إقراء» بهمعناي آموزش توأمان لفظ و معنا است و در عصر صحابه نیز چنین کاربردی داشته است، اما به مرور زمان تغییر کاربرد داده و امروزه بهمعنای متداول قرائت به کار می رود. عسکری می گوید: قاری کسی است که تلاوت لفظ و معنا را فرامی گیرد و مقرئ کسی است که لفظ و معنای قرآن را تعلیم می دهد. وی معتقد است «إقراء» در عهد پیامبر(ص) و صحابه به همین معنا بوده و پس از آن تا به امروز، به دلایلی، این معنا از «آموزش لفظ و معنا» به «تبدیل نص قرآنی به لهجههای

١. عن ابن عباس: ليْس عَلَيْكُمْ جُناحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلًا منْ رَبَّكُمْ وهو لا حرج عليكم فى الشراء والبيع قبل الإحرام وبعده (طبرى، جامع البيان، ١٤١٢: ١٢٤/٢).



مختلف قبايل عرب» تغيير يافته است (ر.ک: عسكرى، القرآن الكريم و روايات المدرستين، الارك: ١٩٤٠-١٩٤١).

بر این اساس، در بسیاری از روایات که عبارت «قرأ فلان» وجود دارد، منظور از «قرأ»، اشاره به معنای آیه است نه تلاوت آن. سید هاشم بحرانی در برخی موارد به تبعیت از شیخ طوسی و یا صاحب *مجمع البیان* پس از متن آیات، بخشی را در حوزه «القراءهٔ» میآورد و در آن، به ذکر قرائتهای مختلف آیه میپردازد، اما برخی از قرائتها را که بهزعم وی جنبه تفسیری و بیان معنا داشته، ذیل این بخش نیاورده و در بخش تفسیر آیه ذکر میکند. براى نمونه ذيل آيه «إنَّ اللَّهَ اصْطَفى آدَمَ وَ نُوحاً وَ آلَ إِبْراهيمَ وَ آلَ عمْرانَ عَلَى الْعالَمين» (آلعمران/٣٣) و در خُلال روايات تفسيري مي گويد: «وَ في قرَاءَهُ أَهْلُ الْبَيْت: وَ آلَ مُحَمَّد عَلَى الْعَالَمينَ» (بحراني، البرهان، ١٤١٦: ١٢٢١) و يا ذيل أَيه «وَالقَواعدُّ منَ النَّساء اللاّتي لاً يرجونَ نكَاحاً فَليسَ عَليهنَّ جُناحٌ أن يضَعنَ ثيابَهُنَّ غَيرَ مُتَبَرَّجات بزينَه...» (نور/٦٠) پس از ذكر اختلاف قرائت، به تفسير آيه مي پردازد و در خلال تفسير آيه مي گُويد: «وفي قراءهٔ أهل البيت(ع) «أن يضَعنَ من ثيابهنَّ». (بحراني، البرهان، ١٤١٦: ٩٩/٤). اين بدان معناست كه وي اين جمله را قرائت ندانسته بلكه بهعنوان تفسير آيه تلقى كرده است؛ يعني زنان يير و سالخورده می توانند بخشی از لباس خود را که همان چادر و مقنعه است کنار بگذارند (ر.ک: کلینی، الکافی، ۱۳٦٥: ٥٢٢/٥)، نه تمام لباس را و این همان تفسیر آیه است. اگر مقصود شیخ طوسی از نقل این جمله، ذکر قرائت بود، باید آن را در کنار سایر قرائتها ذكر مي كرد، نه در تفسير آيه. مؤيد اين مطلب آن است كه وي در تفسير آيه «لَهُ مُعَقّباتٌ من بَين يدَيه وَمن خَلفه يحفَظونَهُ من أمر الله» (رعد/١١)، رسماً بهجاى واره «قرائت» از واره «تَفْسَيرِ» اَستَفَاده كرَدُه و مى گويدَ: «وفيَ تَفْسَير اهل البيت إن معناه: يحفَظُونَهُ بأمر الله». ٢ شاید بتوان گفت بیشتر قرائتهایی که از معصومان(ع) و برخی دیگر از صحابه مانند ابن مسعود یا ابی بن کعب نقل شده، از این قبیل است؛ یعنی تفاسیر آیات با لفظ «قرأ» ذکر شده است. بنابراین به گمان قرائت لفظی در میان قرائتها وارد شده است. مثلاً از امام

رضا(ع) نقل شده كه آيهٔالكرسى را اينچنين قرائت كرده است: «عَلَىُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ: حَدَّتَنى أبى، عَن الْحُسَيْن بْن خَالد: أَنَّهُ قَرَأُ أَبُو الْحَسَن الرِّضَا(عَلَيْه السَّلَامُ):«اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ

در متن آیه کلمه «من» وجود ندارد (طوسی، التبیان، بی تا: ٤٦١/٧).
 متن آیه، «یَحفظونَه من أمر الله» است (همان، ۲۲۸٦).



لفظ «نزل» و امثال آن نیز در بسیاری از روایات به همین معنا اشعار دارد؛ یعنی تفسیر آیه را بیان می کند و چهبسا در واقع همین تفسیر نیز به طریق وحی غیرقرآنی بر پیامبر(ص) نازل شده باشد؛ زیرا وحی منحصر در آیات قرآن نیست. برای نمونه می توان به روایت ذیل آیه هفتم سوره بینه اشاره کرد: «إنَّ الَّذِینَ آمنُوا نَزَلَتْ فی عَلیِّ، صَدَّقَ اُولَ النَّاسِ برسُول اللَّه (صَلَّی اللَّه عَلیْه وَ آله) وَ عَملُوا الصَّالَحات تَمسَّکُوا بأَدَاء الْفَرائِضِ اُولئکَ هُمْ خَیْرُ الْبَریَّهُ » (بحرانی، البرهان، ۱۲۱۹). خویی می گوید: «ذکر نام امیرالمؤمنین(ع) در این گونه روایات یا به عنوان تفسیر یا تنزیل غیرقرآنی بوده است» (ر.ک: خویی، البیان، ۱۳۸۳: ۳۱۵).

فیض کاشانی معتقد است: وقتی روایت می گوید عبارتی از آیه حذف شده و بعد می گوید «هکذا نزلت»، معنایش این است که آن عبارت از تفسیر آیه حذف شده است، نه از الفاظ آیه. وی به روایتی استشهاد می کند که امام باقر(ع) فرمود: «نبذ کتاب»؛ یعنی اینکه حروف کتاب خدا را حفظ، و حدود آن را تحریف کردند (فیض کاشانی، تفسیر الصافی، حروف کتاب خدا را حفظ، و حدود آن را تحریف کردند (فیض کاشانی، تفسیر الصافی،

برخی دیگر از عباراتی که به عنوان قرائت نقل شده است، در حقیقت تفسیر بخشی از آیه است که بدون استفاده از الفاظی نظیر «قرأ» یا «نزل» در لابه لای آیات به صورت مزجی نگاشته شده است. مثلاً عیاشی در اوایل قرن چهارم در تفسیر آیه ۳٦ یوسف از امام صادق(ع) چنین نقل کرده است: «أحْملُ فَوقَ رَأسی جَفنَهً فیها خُبزٌ تَأْکُلُ الطَّیرُ منها» (ر.ک: عیاشی، کتاب التفسیر، ۱۳۸۰: ۱۷۷/۲). بدیهی است که هیچ دلیل موجهی برای به حساب آوردن این تفاسیر در زمره قرائات وجود ندارد.



#### ٢-١-٢-٢. مجاوبه

روش پیامبر(ص) و اهل بیت(ع) چنین بوده که هنگام قرائت قرآن اگر به آیهای می رسیدند که در آن سخن از تسبیح خداوند بوده، «سبحان الله» می گفتند، اگر سخن از حمد خداوند بوده، «الحمد لله» می گفتند، اگر سخن از بهشت بوده از خداوند مسئلت می کردند، اگر سخن از دوزخ بوده به خداوند پناه می بردند و به همین ترتیب با هر آیهای متناسب با موضوع آیه همراهی می نمودند که اصطلاحاً به آن «مجاوبه» می گویند (ر.ک: سیوطی، الابتقان، ۱۲۲۱: ۱۸۲۱؛ صدوق، عیون أخبار الرضا(ع)، ۱۳۷۸: ۱۸۲۷۲).

بر هر صاحب فکری پوشیده نیست که این قبیل جملاتی که بزرگان ما هنگام قرائت قرآن بر زبان جاری میساختند، بهقصد همراهی با آیات بوده و به هیچوجه منظور آنان تغییر الفاظ قرآن نبوده است. نقل است روزی علی(ع) در نماز سوره أعلی را تلاوت نمود و بعد از آیه اول فرمود: «سُبحان ربِّی الأعلی». پس از نماز از ایشان پرسیدند آیا این عبارت را به قرآن می افزایید؟ فرمود: خیر؛ آیه ما را به چیزی فرمان داد و من آن را اجرا کردم (ر.ک: مجلسی، بحار الأنوار، ۱٤٠٤: ۱۲۰/۸۹؛ بحرانی، البرهان، ۱٤۱٦: ۱۳۱۸؛ قرطبی، الجامع لأحكام القرآن، ۱۳۱۵: ۱۶۲۰؛

#### ۲-۲-۲-۲. قرائت شاذ ضعیف

قرائتی است که از نظر سند، متن یا هردو دارای ضعف باشد. برخی از قرائتها نه تنها متواتر نیستند، بلکه چهبسا تنها یک تن آن را نقل کرده باشد. آنچه مسلّم است اینکه چنین قرائتی حکم قرآن را ندارد، تا از تحریف مصون باشد و بابد به لحاظ متن و سند مورد بررسی قرار گیرد و احتمال وضعی بودن آن وجود دارد. چهبسا این قرائتها را دشمنان مغرض یا دوستان نادان با انگیزههای متفاوت جعل نموده و به معصومان(ع) نسبت داده باشند. به عنوان نمونه بحرانی در روایتی نقل کرده که آیه ۲۲۷ شعراء، به این صورت است: «فقال: إلَّا الَّذینَ آمَنُوا وَ عَملُوا الصَّالحات وَ ذَکَرُوا اللَّهَ کَثیراً وَ انْتَصَرُوا مِنْ بَعْد ما ظُلمُوا، ثمّ ذکر أعداءهم و من ظلمهم، فقال: «و سیعلم الذین ظلموا آل محمّد حقهم أی منقلب ینقلبون» هکذا و اللّه نزلت» (بحرانی، البرهان، ۱۲۱۲: ۱۹۵۶) و جالب اینکه محدث نوری به این روایت و مانند آن، به عنوان یکی از ادله اثبات تحریف قرآن استدلال کرده است!

١. عَن عَليِّ (ع) أَنَّهُ قُرئَ سَبِّحِ اسمَ رَبِّكَ الأعلى فَقالَ سُبحانَ رَبِّيَ الأعلَى وَهُو فى الصَّلاة فَقيلَ لَهُ أَ تَزِيدُ فى القُرآن قالَ لا
 إِنَّما أَمِرنا بِشَىءٍ فَقُلْتُهُ (مجلسى، بحار الأنوار، ١٤٠٤). بيش از او در الدر المنثور سيوطى بهچشم مىخورد.



(برای نمونه ر.ک: نوری، فصل الخطاب، بی تا: ۲۵۱). عسکری درخصوص سند اکثر روایات این چنینی می گوید: «فی سند روایهٔ السیاری الهالک: محمدبن علی (أبوسمینهٔ) ضعیف غال کذاّب، وعلی بن حماد مجهول حاله، أو متهم، وعمیر تصحیف عمروبن شمر کما جاء فی نسختنا من القراءات، وهو ضعیف جداً کان من الذین زادوا فی کتب جابر» (ر.ک: عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱٤۱۹: ۳/۵۲۱). این روایت صرف نظر از متنش، به لحاظ رجالی مشکل جدی دارد و امثال چنین روایتی به عنوان قرائتی از معصوم (ع)، قابل قبول نخواهد بود.

#### نتيجهگيري

۱. قرائت در لغت به معنای جمع کردن بوده و در اصطلاح علمی است که به وسیله آن چگونگی ادای کلمات قرآن چه در مواردی که تلفظ مشترک میان همه قاریان است و چه در موارد اختلاف، با استناد به ناقل آن شناخته می شود و همگی نقلها در راستای دستیابی به تلفظ پیامبر (ص) است.

۲. اختلاف قرائت در البرهان با توجه بهشکل ظاهری کلمات شامل: اختلاف در نوع حرف، اختلاف در داشتن یا نداشتن تشدید، اختلاف در حرکات کلمه، اختلاف در بودن یا نبودن یک حرف، اختلاف در قرارگرفتن کلمهای بهجای کلمه دیگر، اختلاف در تقدیم و تأخیر و یا جابهجایی کلمات، اختلاف در حذف یا حضور یک کلمه یا جمله در آیه، و اضافات کلمات و عبارات و جملات به متن قرآن است.

3. روایاتی که دلالت بر افزایش برخی واژگان دارند، اعم از روایات اضافه شدن عبارات تفسیری و روایات اضافه شدن نام معصومان(ع) که تنزیل قرآن را میرساند، بیانگر تفسیر معصومان(ع) از آیات یا وحی بیانی اند.

۵. اختلاف قرائت معصومان(ع) در البرهان با توجه به تأثیرگذاری در معنای کلام الهی شامل قرائت بی تأثیر در معنا و قرائت مؤثر در معنا است.

٦. تفسير مزجى به تفسيري گفته مى شود كه مفسر مطالب تفسيرى خود را بسيار كوتاه



Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading, Fall and Winter ۲۰۲۳, ۱۰(۱۹), P:۳٤٦-۳٧٤ Analysis and review Hadiths of Difference of Recitation in the Traditional Interpretation of Al-Burhan

Mohammad Reza Pircheragh et al

و موجز در اثنای کلام الهی ذکر میکند و اینکه قرائت با تفسیر قرآن ممزوج باشد، در صدر اسلام مایه اختلاف قرائت می شد. در حالی که در البرهان که محصول قرن یازدهم می باشد انعکاس یافته است و این به سبب محض بودن تفسیر روایی وی است.

۷. قرائتی را که از نظر سند، متن یا هردو دارای ضعف باشد، قرائت ضعیف گویند که این قرائتها حکم قرآن را ندارند، تا از تحریف مصون باشند و بنابراین با بررسی سند روایات دال بر این قرائات، ضعف آنها اثبات می شود. پس نباید در البرهان به این موارد پرداخته می شد که به نظر می رسد علت وجود این روایات نیز به همان روایی محض بودن تفسیر برمی گردد.



#### منابع:

- ا. قرآن کریم، ترجمه، رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸٤ش
  - ۲. ابن الجزرى، منجد المقرئين ومرشد الطالبين، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٤٠٠ق.
  - ۳. ابن الغضائري، احمد بن حسين، رجال ابن الغضائري، قم: اسماعيليان، ١٣٦٤ش.
  - ٤. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، بيروت: دارالفكر؛ دارصادر، ١٤١٤ق.
  - افندى اصفهاني، عبدالله، رياض العلماء وحياض الفضادء، قم: مطبعة الخيام، ١٤٠١ق.
- آ. ایزدی، مهدی، «نقد و فهم روایات تحریف در الکافی»، مجله پژوهش دینی، شماره ۱۷، ۱۳۸۷ش.
  - ۷. بابایی، علی اکبر، مکاتب تفسیری، تهران: سمت، ۱۳۸۱ش.
  - ٨. بحراني، سيدهاشم، البرهان في تفسير القرآن، تهران: بنياد بعثت، ١٤١٦ق.
  - ۹. بهشتی، ابراهیم، اخباری گری (تاریخ و عقاید)، قم: دارالحدیث، ۱۳۹۰ش.
- ۱۰. پاکتچی، احمد، تاریخ تفسیر قرآن کریم، تهران: انجمن علمی دانشجویی الهیات دانشگاه امام صادق(ع)، ۱۳۸۷ش.
- 11. حسكاني، عبيدالله بن احمد، شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، تهران: وزارت ارشاد اسلامي، 1211ق.
  - ١٢. حلى، حسن بن يوسف، خلاصه الأقوال في معرفه الرجال، قم: الفقاهه، ١٤١٧ق.
    - ١٣. حويزي، عبدعلي بن جمعه، تفسير نور الثقلين، قم: اسماعيليان، ١٤١٥ق.
- ٤ . خويى، سيدابوالقاسم، البيان في تفسير القرآن، ترجمه سيدجعفر حسيني، قم: دارالثقلين، ١٣٨٣ش.
- 10. داني، عثمان بن سعيد، التيسير في القراءات السبع، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٤٢٦ق.
- 17. دمياطى البنا، احمد بن محمد، اتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٤٢٢ق.
- 17. راغباصفهاني، حسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، دمشق: دارالقلم؛ بيروت: الدار الشامية، ١٤١٢ق.
  - ١٨. زركشي، محمد بن عبدالله، البرهان في علوم القرآن، بيروت: دارالمعرفة، ١٤١٠ق.
- ٩٠. سيوطي، عبدالرحمن، الدر المنثور في تفسير المأثور، قم: كتابخانه آيتالله مرعشي



نجفي، ١٤٠٤ق.

- · ٢. همو ، *الإتقان في علوم القرآن*، بيروت: دارالكتاب العربي، ١٤٢١ق.
- ٢٦.صدوق، محمد بن على، *عيون أخبار الرضا(ع)*، بي جا: جهان، ١٣٧٨ش.
- ٢٢. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، تهران: ناصر خسرو، ١٣٧٢ش.
  - ٢٣. طبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دارالمعرفه، ١٤١٢ق.
- ٢٤. طوسي، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، بيروت: داراحياء التراث العربي،
  - ٢٥. همو، اختيار معرفه الرجال، قم: مؤسسه آل البيت لإحياء التراث، ١٤٠٤ق.
    - ٢٦. همو، تهذيب الأحكام، تهران: دارالكتب الإسلاميه، ١٤٠٧ق.
- ۲۷. عسكري، سيدمرتضي، القرآن الكريم و روايات المدرستين، تهران: مجمع العلمي الاسلامي، ١٤١٦ق.
- ۲۸.عظیمزاده، فائزه و دیگران، نگرشی نوین بر تاریخ و علوم قرآنی، تهران: بنیاد قرآن،
  - ۲۹. علوی مهر، حسین، روش ها و گرایش های تفسیری، تهران: اسوه، ۱۳۸۱ش.
  - · ٣. عياشي، محمد بن مسعود، كتاب التفسير، تهران: چاپخانه علميه، ١٣٨٠ق.
- ۳۱. فضلی، عبدالهادی، مقدمهای بر تاریخ قرائات، ترجمه محمدباقر حجتی، تهران: اسوه،
  - ٣٢. فيض كاشاني، ملامحسن، تفسير الصافي، تهران: صدر، ١٤١٥ق.
  - ٣٣. قرطبي، محمد بن احمد، الجامع لأحكام القرآن، تهران: ناصر خسرو، ١٣٦٤ش.
    - ٣٤. قمى، على بن ابراهيم، تفسير القمى، قم: دارالكتاب، ١٣٦٧ش.
    - ٣٥. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تهران: دارالكتب الإسلاميه، ١٣٦٥ش.
      - ٣٦. مجلسي، محمدباقر، بحار الأنوار، بيروت: مؤسسهٔ الوفاء، ١٤٠٤ق.
- ٣٧.معرفت، محمدهادي، التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب، مشهد: الجامعة الرضويه للعلوم الإسلاميه، ١٤١٨ق.
- ٣٨.همو، التمهيد في علوم القرآن، ترجمه ابومحمد وكيلي، تهران: سازمان تبليغات اسلامي، ١٣٧١ش.
- ٣٩. نجاشي، احمد بن على، فهرست أسماء مصنفي الشيعة، قم: مؤسسة النشر الاسلامي،



۱٤۰۷ق.

- ٤٠ نورى، حسين بن محمدتقى، مستارك الوسائل ومستنبط المسائل، قم: مؤسسة آل البیت (ع)، ۱٤۰۸ق. ۱ ع. همو، فصل الخطاب فی تحریف کتاب رب الارباب، فایل pdf (نسخه خطی)، بی تا.



#### References

- 1. The Holy Quran 'Translation of the Quran, Rezaei Isfahani, Mohammad Ali et al., The first group translation of the Holy Quran, Qom: Dar al-Dhikr, Y.......
- s. Ibn al-Jazri, Manjad al-Muqarayin and Murshid al-Talibin, Beirut: Dar al-Kitab al-Alamiya, 15...
- r. Ibn al-Ghazaeri, Ahmed bin Hossein, Rizal Ibn al-Ghazaeri, Qom: Ismailian,
- Ibn Manzoor, Muhammad Ibn Makram, Lasan al-Arab, Beirut: Dar al-Fakr;
  Dar Sader, 1ξ1ξ.
- o. Effendi-Esfahani, Abdullah, Riaz al-Ulama wa Hayaz al-Fazla, Qom: Al-Khayyam Press, 15.1.
- 7. Yazidi, Mahdi, "Criticism and Understanding of Tahrif Hadiths in Al-Kafi", Journal of Religious Research, No. 17, 17, 17.
- v. Babaei, Ali Akbar, Tafseari Schools, Tehran: Samit, Y. V.
- A. Bahrani, Seyed Hashim, Al-Barhan in Tafsir al-Qur'an, Tehran: Ba'ath Foundation, 1517.
- 9. Beheshti, Ibrahim, Journalism (History and Beliefs), Qom: Dar al-Hadith, 1890.
- v. Paktachi, Ahmad, History of Tafsir of the Holy Qur'an, Tehran: Theology Student Association of Imam Sadiq University (AS), Y. V.
- W. Haskani, Obaidullah bin Ahmad, Evidences of Al-Tanzil for the Rules of Al-Tafazil, Tehran: Ministry of Islamic Guidance, 1511.
- ۱۲. Hali, Hassan bin Yusuf, Summary of sayings in the knowledge of men, Qom: al-Fiqahah, ۱٤١٧.
- ١٣. Hawizi, Abd Ali bin Juma, Tafsir Noor al-Saghalin, Qom: Ismailian, ١٤١٥.
- ۱٤. Khoei, Saidabul-Qasim, Al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, translated by Seyyed Jaafar Hosseini, Qom: Dar al-Saqlain, ۱۳۸۳.



- vo. Dani, Othman bin Saeed, al-Taysir fi al-Qarayat al-Saba, Beirut: Dar al-Kitab al-Alamiya, 1577.
- יז. Damiati al-Banna, Ahmad bin Muhammad, Ithaaf Fazla al-Bashr fi Qarayat al-Ashar, Beirut: Dar al-Kitab al-Alamiya, און אויס.
- vv. Ragheb Esfahani, Hossein bin Mohammad, Fardat al-Faz al-Qur'an, Damascus: Dar al-Qalam; Beirut: Eldar al-Shamiya, 1517.
- ۱۸. Zarakshi, Muhammad bin Abdullah, al-Barhan fi Ulum al-Qur'an, Beirut: Daral al-Marefa, ۱٤١٠.
- 19. Siyuti, Abdur Rahman, Al-Dur al-Manthur fi Tafsir al-Mathur, Qom: Ayatollah Murashi Najafi Library, 15.5.
- v. Siyuti, Abdur Rahman, Al-Iqtan fi Uloom al-Qur'an, Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 1571.
- rv. Sadouq, Muhammad bin Ali, Ayoun Akhbar al-Reza (pbuh), Bija: Jahan,
- rr. Tabarsi, Fazl bin Hassan, Majma al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, Tehran: Nasser Khosrow, ۱۳۷۲.
- ۲۳. Tabari, Muhammad bin Jarir, Jami al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, Beirut: Dar al-Marafa, ۱٤١٢.
- rɛ. Tusi, Muhammad bin Hassan, Al-Tabyan fi Tafsir al-Qur'an, Beirut: Darahiya al-Tarath al-Arabi, undated.
- ۲۰. Tusi, Muhammad bin Hasan, Ikhtit Marafah al-Rajal, Qom: Al-Al-Bayt Foundation for the Revival of Tradition, ۱٤٠٤.
- ۲٦. Toosi, Muhammad bin Hassan, Tahdhib al-Ahkam, Tehran: Dar al-Kitab al-Islamiyya, ۱٤٠٧.
- rv. Askari, Seyd Morteza, Al-Qur'an al-Karim and Narayaat al-Mudrestin, Tehran: Majmam al-Elami al-Islami, 1517.
- ra. Azimzadeh, Faizeh and others, a new perspective on Quranic history and sciences, Tehran: Quran Foundation, 1774.
- ۱۹. Alavi Mehr, Hossein, methods and interpretive trends, Tehran: Asveh, ۱۳۸۱.





- r. Ayashi, Mohammad Bin Masoud, Kitab al-Tafseer, Tehran: Elmiyeh Printing House, ۲۰۱۰.
- ry. Fazli, Abdul Hadi, An introduction to the history of readings, translated by Mohammad Baqer Hojjati, Tehran: Asveh, ۱۳۷۳.
- ۳۲. Faizkashani, Hilmasan, Tafsir al-Safi, Tehran: Sadr, ۱٤١٥.
- ۳۳. Qortubi, Muhammad bin Ahmad, Al-Jamee Lahakma al-Qur'an, Tehran: Nasser Khosrow, ۱۳۶٤.
- ۳٤. Qomi, Ali Ibn Ibrahim, Tafsir al-Qami, Qom: Darul Kitab, ۱۳۹۷.
- ۳۰. Kalini, Mohammad bin Yaqub, Al-Kafi, Tehran: Dar al-Kutb al-Islamiyya, ۱۳٦۰.
- ۳٦. Majlesi, Mohammad Baqer, Bihar Anwar, Beirut: Al-Wafa Foundation, ۱٤٠٤.
- rv. Marfat, Mohammad Hadi, Al-Tafsir and Al-Mafsirun fi Thawba al-Qashib, Mashhad: Al-Razwieh University of Islamic Studies, 1514.
- ۳۸. Marfat, Mohammad Hadi, Al-Tamhid fi Uloom al-Qur'an, translated by Abu Mohammad Vakili, Tehran: Islamic Propaganda Organization, ۱۳۲۱.
- ra. Najashi, Ahmed bin Ali, list of names of the authors of Shi'a, Qom: Al-Nashar al-Islami Publishing House, 15.1.
- ٤٠. Nouri, Hossein bin Mohammad Taqi, Mustardak al-Wasail wa Mustbant al-Masal, Qom: Al-Al-Bayt Institute, ١٤٠٨.
- 5). Nouri, Hossein bin Mohammad Taqi, chapter of the speech in the distortion of the book Rab al-Arbab, pdf file (manuscript), undated.