

# A Critical Examination of the Article "Yusuf" in the Encyclopedia of Islam\*

Mohsen Rajabi Qodsi<sup>I</sup> and Seyedeh Farnaz Ettehad<sup>2</sup>

#### **Abstract**



Reuven Firestone divides Yusuf's article in the Encyclopedia of Islam into two sections: Quranic and post\_Quranic texts, which is very inspiring and one of the strengths of this entry. This is because the processed story of Yusuf in the post\_Quranic texts, influenced by the Old Testament, Israelites, narrative of forgers, and general literature, differs significantly from the story of Yusuf in the Quran. Although Firestone mentions the difference between the story of Yusuf Siddig in the Quran and the Old Testament, he has not been able to follow up on this difference accurately. This present study employs a descriptive\_analytical method to examine and critique this article based on the Quranic reports and their explanations in authentic Islamic hadiths. Among the criticisms made on the text of the article, which are also included in the achievements of this research, it can be mentioned whether Yusuf's brothers sold him to the caravan? Was Prophet Yaqub's (AS) reaction to Yusuf's separation crying and mourning? Was he unaware of Yusuf being alive? Why didn't Yusuf Siddig come out of prison and did request the court on the ladies' cutting their own hands from Pharaoh after interpreting the dream of the king of Egypt? Why is there no mention of Aziz of Egypt after the confession of those women and the beloved wife of Egypt about Yusuf's innocence in the presence of the king of Egypt, and the king of Egypt chooses Yusuf Siddiq instead of him? Is Yusuf still Aziz of Egypt after the migration of the family of Yaqub to Egypt? If Yusuf is the ruler (king) of Egypt at this time, why didn't his father, mother, and brothers prostrate to him; instead, according to the customs and traditions of the court of kings, the servants of the Egyptian court prostrated and paid respect to Yusuf, his father, and mother when they sat on the throne ("He raised his parents onto the throne"?

Keywords: Yusuf Siddiq, Encyclopedia of Islam, Reuven Firestone, Israelites, Jamal Yusuf, Yusuf's Empires.

<sup>\*</sup> Date of receiving: 26 November 2022; Date of correction: 13 December 2022; Date of approval: 21 June 2023.

<sup>1.</sup> PhD in Quran and Hadith Sciences, Assistant Professor at the University of Quranic Sciences and Teachings, Mashhad, Iran (Corresponding Author); (raiabi@quran.ac.ir).

<sup>2.</sup> PhD Candidate at Mazandaran University, Faculty of Theology and Islamic Studies, Babolsar, Mazandaran Province, Iran; (farnazettehad968@gmail.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# بررسي انتقادي مقاله يوسف در دائرةالمعارف اسلام\*

## محسن رجبی قدسی و سیده فرناز اتحاد<sup>۲</sup>



چکیده

رئوون فايرستون مقاله يوسف (Yusuf) در دائرةالمعارف اسلام را به دو بخش قرآني و متون پساقرآني تقسيم كرده است كه بسيار الهامبخش و از نقاط قوّت اين مدخل است؛ زيرا قصّه يردازش شـده يوسـف در متون يساقرآني كه تحت تأثير عهد عتيق، اسرائيليات، روايت قُصّـاص و ادبيات عامّـه مردم قرار دارد بـا داستان یوسف قرآن از زمین تا آسمان متفاوت است. فایرستون، گرچه به تفاوت قصّه یوسف صدّیق در قر آن و عهد عتیق اشاره کرده، ولی نتوانسته است این تفاوت را به دقّت پیگیری کند. نوشتار حاضر به روش توصیفی - تحلیلی به بررسی و نقد این مقاله بر اساس گزارش قرآن و تبیین آن در احادیث صحیح اسلامی یرداخته است. ازجمله نقدهای واردشده بر متن مقاله که در شمار دستاوردهای این جستار هم قرار مي گيرد، مي توان به تحليل اين مسائل اشاره كرد كه آيا برادران، يوسف را به كاروانيان فروختند؟ آيا واكنش حضرت یعقوب الله در فراق یوسف، گریه و زاری بود؟ آیا او از زندهبودن یوسف بی خبر بود؟ چرا یوسف صدّیق پس از تعبیر خواب مَلِک مصر، از زندان بیرون نیامد و از یادشاه مصر تقاضای رسیدگی به دست بریدن چند زن درباری را کرد؟ چرایس از اعتراف آن زنان و همسر عزیز مصر به بی گناهی پوسف در محضر مَلِک مصر، خبری از عزیز مصر نیست و یادشاه مصر یوسف صدّیق را به جای او به عزیزی مصر انتخاب میکند؟ آیا پس از کوچ آل یعقوب به مصر، پوسف هنوز عزیز مصر است؟ اگر پوسف در این زمان مَلِک (یادشاه) مصر باشد، یدر و مادر و برادران یوسف به سجده نیفتادند؛ بلکه مطابق آداب و رسوم دربار یادشاهان، خدمه دربار یادشاهی مصر به هنگام جلوس یوسف و پدر و مادرش بر عرش (تخت يادشاهي: «رَفَعَ أَبَوَيهِ عَلَى العَرش») سجده و تعظيم كردند.

واژگان كليدى: يوسف صدّيق، دائرةالمعارف اسلام، رئوون فايرستون، اسرائيليات، جمال يوسف، يادشاهي يوسف.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠١/٠٩/٠٥؛ تاریخ اصلاح: ١٤٠١/٠٩/٢٢ و تاریخ تأیید: ١٤٠٢/٠٣/٣١.

۱. دکترای علوم قرآن و حدیث، استادیار دانشگاه علوم و معارف قرآن کریم، مشهد، ایران، (نویسنده مسئول): rajabi@quran.ac.ir

rarnazettehad968@gmail.com الهيات و معارف اسلامي، بابلسر، مازندران، ايران farnazettehad968@gmail.com



#### مقدّمه

اسلام شناسی و شناخت مفاهیم قرآنی سال هاست که در جوامع غربی مورد توجه قرار گرفته است. دائرة المعارف اسلام (بریل، ۲۰۰۲) یکی از آثار معاصر خاور شناسان درباره موضوعات اسلامی و مسائل قرآنی است که بی گمان دارای ضعفها و کاستی هایی است. باتوجه همیت و جایگاه این دائرة المعارف در شناخت غربیان از اسلام و قرآن، ضروری است آن کاستی ها و ضعفها بررسی و نقد شود. این جستار مدخل «یوسف»، نوشته رئوون فایرستون را بر اساس قرآن و احادیث معتبر اسلامی بررسی و نقد کرده است.

با اینکه پیش از این، «نقد مقاله یوسف در دائرةالمعارف جودائیکا» (قرآنپژوهی خاورشناسان، شماره ۲۲، ۱۳۸۹) و «نقد و ارزیابی مقاله یوسف و زلیخا دائرةالمعارف لیدن» (شبههپژوهی مطالعات قرآنی، شماره ۲، ۱۴۰۱) به چاپ رسیدهاند، ولی مطالب و تحلیلهای ارائه شده در این جستار بدیع و فراتر از آن دو مقاله و دیگر مقالات پیشین است.

#### رئوون فايرستون نويسنده مقاله يوسفولي

دکتر رئوون فایرستون (Reuven Firestone) از قرآن پژوهان آمریکایی است که پروفسور یهودیت قرون وسطی و مطالعات اسلامی و عضو ارشد مرکز دین و فرهنگ مدنی در دانشگاه کالیفرنیای جنوبی است. وی به زبان عبری و عربی تسلّط کامل دارد. رئوون فایرستون در کالیفرنیای شمالی متولّد شد و با خانوادهاش در اسرائیل، مصر و آلمان زندگی کرده است و به طور منظّم در دانشگاه ها و مراکز مذهبی در سراسر ایالات متحده، ارویا، خاورمیانه و آسیا سخرانی می کند (https://en.wikipedia.org/wiki/Reuven\_Firestone).

او در سال ۲۰۰۲م، به عضویت مؤسسه مطالعات پیشرفته یه ودی در دانشگاه پنسیلوانیا درآمد. فایرستون بیش از صد مطلب علمی و مقاله، و هشت کتاب نوشته است که به آلمانی، فرانسوی، عبری، قایرستون بیش از صد مطلب علمی و مقاله، و هشت کتاب نوشته است که به آلمانی، فرانسوی، عبری، ترکی، عربی، آلبانیایی/ ربی کرواتی، مقدونی، اندونزیایی و اردو ترجمه شده است. نایب رئیس انجمن مطالعات یه و (AJS) بوده است مطالعات یه و (AJS) و رئیس انجمن بین المللی مطالعات قرآنیی (http://huc.edu/faculty/faculty/firestone.shtml). وی، نگارنده مدخلهای ابراهیم، استحاق، اسماعیل، جنگ و د... در دائرةالمعارف قرآن لیدن نیز هست (Islam (2002), Volume I, p. 5-10)



#### ترجمه مقاله Yusuf (پوسف) در دائرةالمعارف اسلام

رئوون فایرستون در نگارش مقاله «یوسف» در دائرةالمعارف اسلام ( ,(2002) مقاله آورده است. Volume XI, p:352\_354)، هیچ ارجاع درون متنی ندارد و منابع خود را فقط در پایان مقاله آورده است. ازاین رو، نگارندگان نیز در ترجمه فارسی متن انگلیسی به منبعی ارجاع نداده اند تا امانت رعایت شود، ولی در مقام نقد و تحلیل به منابع مورد استفاده فایرستون که در دسترس بوده اند ارجاع داد شده است.

#### Yusuf

یوسف بن یعقوب، در قرآن و متون پسااسلامی، با یوسف کتاب مقدّس عبری و عقاید یهودی و مسیحی مطابقت دارد. شخصیت یوسف در متون زاهدانه و عبادی، محبوب است چه در نظم و چه در نثر از تفاسیر اولیه گرفته تا عصر حاضر.

## ۱. در قرآن

به جز سوره یوسف، کلمه یوسف دو بار ذکر شده است. در سوره انعام اسم او کنار دیگر پیامبران کتاب مقدّس و در ادامه نام ابراهیم، اسحاق و یعقوب و نوح آمده است ﴿وَ وَهَبْنَا لَـهُ إِسْحَاقَ وَ یعْقُوبَ کتاب مقدّس و در ادامه نام ابراهیم، اسحاق و یعقوب و نوح آمده است ﴿وَ وَهَبْنَا لَـهُ إِسْحَاقَ وَ یعْقُوبَ کلاً هَدَینَا وَ نُوحًا هَدَینَا مِن قَبْلُ وَ مِن ذُرِّیتِهِ دَاوُدَ وَ سُلَیمَنَ وَ أَیـوبَ وَ یوسُفَ وَ مُوسیَ وَ هَرُونَ وَ کذَالِک نَجْزِی الْمُحْسِنِین﴾ (انعام /۸۶). در سوره غافر نیز که شامل بخش طولانی تری از داستان موسی است، بیان می کند که یوسف قبل از موسی با دلایل روشن آمد که در آن هرگز برای مردم شکی نبود تا جایی که مردم فکر می کردند بعد از او هرگز هیچ پیامبری نخواهد بود: ﴿وَ لَقَدْ جَاءَ کمْ یوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَینَاتِ فَمَا وَلُتُمْ فَی شَک مِّمَّا جَاءَ کم بِهِ حَتیَّ إِذَا هَلَک قُلْتُمْ لَن یبْعَثَ اللَّهُ مِن بَعْدِهِ رَسُولًا کذَلِک یضِلُ اللَّهُ مَنْ هُو مُسْرِفٌ مُّرُقَابِ﴾ (غافر/۳٤).

تمام ارجاعات قرآنی دیگر به یوسف در سوره یوسف اتفاق می افتد که داستان کامل زندگی یوسف است و طولانی ترین روایت قرآنی و تنها بخش طولانی قرآن که یک واحد کامل و مجزا را ارائه می کند. داستان قرآنی یوسف نه تنها یک رابطه درون متنی نزدیک با نسخه های ارائه شده در کتاب مقدّس عبری و متون تفسیری متقدّم مقدّس یهودی و مسیحی دارد؛ بلکه تطابق های مهمی با افسانه ی بلرفون ایلیاد و متون پیش از کتاب مقدس مصری «داستان دو برادر» دارد. یکی از درون مایه های اصلی سوره یوسف، اینکه همسر عزیز پیشنهادی باطل به یوسف داد و سپس او را متهم کرد که تلاش می کرده تا او را بی عصمت کند، موضوع متداول ادبیات عامه در جهان را بیان می کند.



بررسی های «اثر پذیری» و «قرض گیری» در چنین متون پیچیدهای بسیار بغرنج می شود. ازاین رو، با بررسی تاریخی روشن می شود که ابزار یک مفسّرِ متن مقدّس که ناشی از انجیل و تفاسیر آن است مفاهیم فوق العاده سوره یوسف را مورد اتهام قرار می دهد، در حالی که ابزار قرآنی و پساقرآنیِ اسلامی تعبیرهای بعدی داستان در یهود و مسیحیت را مورداتهام قرار می دهد.

یوسف قرآنی دارای ویژگیهای مهم پیامبری است؛ علم، اعتماد و عدالت. در مقایسه با تعبیرهای کتاب مقدس و روایات انجیل به طورکلی، قرآن، یوسف را به عنوان کسی که عاری از خطا است، مجسّم می کند از این طریق که مشخصه های اخلاقی مثبت صبر، اعتماد/ داقت، قضاوت و تمییز و ایمان مطلق مجسّم که نه تنها فقط در وجود یوسف است؛ بلکه در وجود پدرش یعقوب هم مشخص است را شرح می دهد.

ازاینرو، از میان خیلی از تفاوتهای دیگری که بین تعبیرهای کتاب مقدّس و قرآنی در داستان وجود دارد، دورههای تاریخی مختلف، فرهنگها و نظریههای جهانی ضمنی تأثیرگذار هستند که هر دو نسخه را تحت تأثیر قرار می دهد.

از آنجاکه نسخه انجیلی این داستان «روایت حماسی (قهرمانوار)» را به صورت نمونه تاریخ مقدّس از اجداد و نیاکان مجسّم میکند، نسخه قرآنی فراتر از یک داستان ادبی است؛ چراکه همراه با رفتارهای مثبت و منفی به روشنی مجسم می شود و از طریق مجموعه ای از شخصیت های داستانی ارزیابی می گردد.

ازاین رو تعبیر قرآنی محدوده ای از تقوا که مطابق با متون پس از کتب مقدّس تفسیری یه ودی و مسیحی است را منعکس میکند؛ انعکاسی از داستان که در حد وسیعی شامل آموزه های اخلاقی درباره پاکدامنی، وسوسه، ایمان و درستکاری به رغم وجود مصیبت و روزهای بد است.

اخیراً شیوههای همزمانی برای داستان سرایی توسط جانز، استرن و میر انجام شده است. جانز بر ماهیت شفاهی منحصر به فرد روایت قرآنی و استفاده از تکرار و نمایش های مکرّر تأکید دارد، درحالی که استرن نشان داده است که چطور ممکن است داستان به عنوان یک تعبیر مجازی از زندگی سنّتی محمد و باشد.

هم یوسف و هم محمّد توسط بدخواهانشان متهم به برتری جویی بر دیگران برای رسیدن به اهداف شخصی بودند (برادران یا خویشان قبیلهای)؛ اما منتقدین آنها تا آخرین لحظه هم متوجّه نشدند که این دو پیامبر بر حق بودن خود را تنها به این خاطر اذعان می داشتند که خداوند وظیفه خاصّی به آنها محوّل کرده بود و آن چیزی جز نجات خود مردم نبود. میر اظهار می دارد در این داستان صنعت قلب اتفاق افتاده است و این موضوع را این گونه نشان می دهد که نه تنها تنش های بسیار زیاد در نیمه اول داستان



(آیات ۱ – ٤٤) در نیمه دوم داستان کاملاً برعکس و رفع می شود (آیات ۵ کے ۱۰۰۰)؛ بلکه موضوع اصلی به صورت متناقض دوباره اتفاق می افتد و درام داستان را قوّت می بخشد. ماهیت تعلیمی و اخلاقی در مفاهیم قرآنی، شخصیتهای اصلی داستان را تا حد زیادی به صورت یکنواخت و توسعه نیافته رها می کند و حتی برای شخصیت هایی که در طول داستان درام رفتار درستی از خود نشان نمی دهند هم نمی تواند نامی را برگزیند. این موضوع، و به علاوه طول و روایت استثنایی سوره، منجر به تفکر و بحث فراوان شد که درنتیجه تفاسیر متعددی حول محور سوره یوسف پدید آمد.

## ۲. متون يساقرآني

درباره یوسف در حدیث خیلی مطلبی گفته نشده است. تفاسیر مستقیم و غیرمستقیم از سوره یوسف را می توان در تفسیر ادبی، تاریخ عمومی طبری، ابن کثیر، متون زندگی انبیا (قصص الانبیا)، و در متون شعر و مذهبی در تمام مذاهب، در شاخههای مختلف نژادی و زبانی در گستره اسلام از اسپانیا تا چین و از روسیه تا آفریقای جنوبی جستجو کرد. مجموعه آثاری که ذکر شد می تواند جای خالی گفتههای قرآن را پر کند و موارد تنازع و همسو بودن با ادبیات کتاب مقدّس را حل کند و پاسخ دهد. همچنین از ماهیت و اعتبار داستان کتاب مقدّس به منظور ارتقای نظریات مختلف یا دورنمایی خلاق یا مستقل در زندگی مذهبی، اخلاقی، معنوی یا خلاقانه استفاده کند.

در ابتدایی ترین سطح، اسامی و عمق روایت درباره شخصیتهای ثانویهای که در بیان قرآن [فقط] به آنها اشاره شده [بدون آنکه نام آنها مشخص شود]؛ شامل بعضی از برادران یوسف، تاجرانی که یوسف را از برادرانش خریدند، فرد مصری که یوسف به او فروخته شد [عزیز مصر]، همسرش، پادشاه [مَلِک] مصر، خدمتکاران پادشاه مصر که با یوسف در زندان آشنا شدند و غیره ارائه شده است.

نام آن فرد مصری، به صورتهای مختلفی مشهور است مانند کیتفیر، ایتفیر، کوتیفار، کیتین و غیره که تمام اینها از نام «پوتیفار» که در کتاب مقدّس است ریشه گرفته اند. همسر او [عزیز مصر]، رائیل نام دارد که شکل کوتاه شده نام های عبری از الگوی عربی مانند هابیل و قابیل، سموئیل، رائیل و غیره است و بعدها به صورت زلیخا (زالیکا، زلیکا) در آمده است. برخی موارد که در کتاب مقدّس آمده است و در قرآن نیست را می توان در متون تفسیری یافت. برای مثال در روایت های مالایی منظور از العزیز، پوتیفار است و همسر او به جای زلیخا، آسناث نام دارد. همچنین در روایت های تعلیمی از سوره یوسف در نسخه مالایی، برادران به یعقوب می گویند: یوسف را ببر خورده است به جای اینکه گرگ خورده باشد. برای جنبه های مشکل این داستان در قرآن در مجموعه آثار ثانویه (مانند تفاسیر و قصص) دلایلی مطرح شده است. رنج شدید یعقوب هنگامی که متوجه گمشدن پسرش می شود



به خاطر کشتن یک گوساله در برابر چشمان مادرش؛ یا چون او غذا را با فقیران قسمت نکرد یا اینکه او یک دختر برده را از پدر و مادرش جدا کرد. یوسف به خاطر غرورش و یا به خاطر اینکه روی کمک انسانها به جای اعتماد به خداوند حساب می کند، رنج می کشد. از آنجاکه داستان رنج یوسف در مذهب شیعه رنج رستگاری و استقامت است، محنت و رنج ایشان در نمایشنامه های شیعه (تعزیه) یاد آور رنج و شهادت [امام] حسین است. این نمایشها محنت و رنج به تصویر کشیده شده در قرآن را بسط و افزایش می دهند و آنها را مرتبط با رنجهای آینده حسین و خانواده ی او می دانند. یوسف و یعقوب نمایانگر والاترین رنجهای بشر تا زمان ظهور اسلام رنجهای خارق العاده الحسین هستند که از رنجهای پیامبران پیشین فراتر می رود و بنابراین برای پیروان شیعه جایگاه والاتری برای رستگاری دارد.

یوسف به عنوان الگویی زاهد و حکیم در متون پیشگویی به حساب می آید. او در کتابچههای صوفی مانند ابونصر السراجی (اللّمعه) نیز ورود یافته است و نمونه کامل بخشش است (یوسف/۹۲). او همچنین پاکدامنی از خود به نمایش می گذارد که مبتنی بر اعتماد کامل به خداوند است، به خاطر تقوای مطلق او بود که باعث شد تا خداوند در این امر مداخله کند و او را از تسلیم دربرابر وسوسههای جنسی دور نگه دارد. همچنین داستان یوسف این حکمت عمیق را مثال می زند که او از این واقعه خبر دارد و به برادرانش دستور می دهد تا پیراهنش را بر چهره یعقوب بیندازند نه اینکه به او تحویل دهند؛ زیرا شادی یعقوب از دانستن اینکه پسرش زنده است باعث می شود فراموش کند که پیراهن را از چشمانش بر دارد و درنتیجه بینایی اش باز می گردد (یوسف/ ۹۳ و ۹۳). بیشترین اشاره به ویژگی های یوسف در ادبیات پساقرآنی مربوط به زیبایی خارق العاده اوست. زیبایی او بسیار استثنایی بود که رفتار همسر عزیز بخشیده شد یا حداقل تخفیف داده شد؛ چراکه عشق و اغراض نفسانی اجتناب پذیر و غیرقابل کنترلی که از جانب زیبایی او قوّت می گرفت او را به هیجان آورده بود.

چنین تصاویری از داستان یوسف در ژانرهای بسیاری از ادبیات اسلامی موجود است؛ اما در آثار نورالدین عبدالرحمن جامی با عنوان یوسف و زلیخا بسیار مشهور است که بسیاری از نقوش و ویژگی-های مرتبط با زیبایی وی در آثار متقدّم او به خود اختصاص داده است.

مسلّماً، طی قرن هفتم تا سیزدهم، و تا قرن دهم و شانزدهم مخصوصاً در نواحی ایران، یوسف در نظر هنرمندان و حکمرانان به عنوان منبعی هنری مورد توجه قرار می گرفت. صوفی نجم الدین رازی (د. ۱۲۵۵) مرصاد العباد خود را به سلطان سلجوقی روم کی قباد تقدیم می کند و به امید دریافت تفقّدی، او را به یوسف تشبیه می کند، و نسخه خطی مشهور مصوّر صفوی از یوسف و زلیخای جامی، از دوره سلطان تیموری و هنرمند [درباریاش]، اثر ابراهیم میرزا (د. ۱۲۷۲) وجود دارد که پرترهای از آستانه



ازدواج يوسف با زليخا است. از طرف ديگر، نقش يوسف به عنوان حاكمي كه مدّتي حاكميت داشت از نظر کشیشان و مقدّسان مورد قبول واقع نشد، چراکه وجود آلودگی ناشی از سلطنت موجب شد ورود بوسف به بهشت به تأخبر ببفتد.

يوسف مانند پيامبران پيشين داراي بينشهايي ويـژه، اغلـب عرفاني و مسـلماً اسـتثنايي اسـت كـه ممكن است همراه با عقايد معنوي و توسط جو يندگان ديني تقليد شود؛ اما درون مايه ها و نمادهاي استثنایی موجود در سوره یوسف، به شخصیت وی حتی از سایر ادبیات و تمدن دینی اسلامی، جایگاهی بالاتر داده است. رنارد بهدرستی به تأثیر گسترده پوسف و داستان او در این فرهنگ اشاره کرده است: «چاه و زندانی که یوسف در آن انداخته می شود، به همه انواع ناملایماتی اشاره دارد که انسان به واسطهی آنها باید با صبر و توکل زندگی کند. کنایات پیراهن پوسف به معنای هر تجربهای است که موجب می شود، بینایی سالک نابینا را مجدد به او بازگرداند. تعبیر «دست بریدن»، که کنایهای از مهمانان در مهمانی شام زلیخا است، تبدیل به اشارهای رمزآمیز به تجربه تحیّر و آشفتگی سالک در حضور معشوق شده است. و جدایی اجباری یوسف از یدرش، و در نهایت دیدار مجدد با او، الگوی کاملی برای دلجویی از فردی که عاشق خدا بوده و غیبت او را تجربه کرده است، ارائه می دهد. علاوه بر این، زیبایی پوسف، شاعران را شیفته خود کرده است به همین منظور مناسبترین ایماژ (تصویر) برای عمیق ترین تجارب و اشتیاقی همیشگی برای تمام زندگی و موجودات محسوب می شود.» همانگونه که [جلال الدّين] رومي از تجربه خودش در آرزوي معشوق مينويسد:

«يعقوبوار وا اسفا همي زنم \*\*\* ديدار خوب يوسف كنعانم آرزوست»

این واقعیت که داستان یوسف ارائهای از یک روایت کاملاً ادبی است که به همین صورت در قرآن ارائه شده، اهمیت و یژهای در ادبیات اسلامی و سنّت فرهنگی به آن بخشیده است. وهبین منبه در قصص الانبیاء چنین نقل کرده است: «خداوند پیامبری را نفرستاد مگر اینکه داستان پوسف را برایش نقل می کند همان گونه که آن را برای پیامبر ما محمدﷺ نقل کرد» ( Firestone, "Yusuf", Encyclopedia .(of Islam (2002), Volume XI, p.352\_354

## نكات مثبت مقاله يوسف در دائرةالمعارف اسلام

بهرغم وجود نواقص و اشكالاتي كه در آثار مستشرقان درباره مفاهيم قرآني و اسلامي وجود دارد؛ به علّت حقانیت و جامعیت قرآن و اسلام به هرحال مواردی معدود در مـتن آثـار مختلـف مستشـرقان قابل مشاهده است که بهصورت صحیح و تقریباً خالی از اشکال مطرح شدهاند. در مدخل «یوسف» در



دائرةالمعارف اسلام نیز رئوون فایرستون به مواردی در مطالبش اشاره کرده است که به دور از غرضورزی و خالی از نواقص درباره اسلام و قرآن است. در ادامه این نوشتار ابتدا به نقاط مثبت این مدخل میپردازیم.

#### الف. اشاره به مطالعه تطبیقی قرآن و کتاب مقدّس

ازجمله نکات مثبت این مدخل اشاره به مطالعه تطبیقی قرآن و کتاب مقدّس است ( Yusuf', Encyclopedia of Islam (2002), Volume XI, p.352 ( Yusuf', Encyclopedia of Islam (2002), Volume XI, p.352 دو برخی خاور شناسان را به اشتباه انداخته و گمان کرده اند که قرآن، مطالب عهدین را با ویرایشی جدید ارائه کرده است (میرعرب، بررسی ادّعای اقتباس قرآن از عهدین، ۱۳۹۹: ۱۳۷–۱۶۲)؛ و برخی از مسلمانان نیز بر اثر همین مشابهتها گمان کرده اند که هرآنچه اهل کتاب درباره پیامبران گفته اند یا در عهدین به نگارش در آمده است، همه درست و قابل پذیرش است، درنتیجه حجم معتنابهی از مطالب مفسّران در سده های اولیه تاریخ تفسیر را اسرائیلیات و تخیّلات قُصّاص (قصّه سرایان) تشکیل می دهند که پذیرش آنها مستلزم ناکارآمدی سامانه نبوّت و پیامبری پیامبران و خدشه دارشدن جایگاه آنان به عنوان هادیان و منذران جامعه خواهد بود (محمدقاسمی، اسرائیلیات و تاثیر آن بر داستان های انبیا در تفاسیر قرآن، ۱۳۹۰: ۲۰۵-۰۰).

فایرستون به تفاوت کتاب مقدّس و قرآن کریم اذعان دارد و مانند برخی از مستشرقان ایس امر را کتمان نکرده است؛ ولی در این مقاله نتوانسته است آن را ردگیری و تحلیل کند. فایرستون در مقاله یوسف به ویژگیهای پیامبری در وجود یوسف براساس آیات سوره یوسف اشاره میکند، ویژگیهایی که باید در فرد باشد تا پیامبر شود؛ فایرستون این ویژگیها را علم، اعتماد و عدالت میشمارد ( ,Firestone باید در فرد باشد تا پیامبر شود؛ فایرستون این ویژگی ها را علم، اعتماد و عدالت میشمارد ( ,Yusuf', Encyclopedia of Islam (2002), Volume XI, p.353 بودن تعبیر کرده است (یوسف/۲۲).

## ب. دستهبندی متن مدخل به دو بخش قرآنی و پساقرآنی

فایرستون متن مقاله یوسف را به دو بخش قرآنی و متون پساقرآنی تقسیم کرده که بسیار الهام بخش و از نقاط قوّت این مدخل است ( ,Yusuf'', Encyclopedia of Islam (2002), Volume XI, است ( ,p.352\_353)؛ زیرا قصّه یوسف مطرح شده در متون پساقرآنی که تحت تأثیر اسرائیلیات، تخیّل قصّاص، ادبیات عامّه مردم، متون عرفانی و ... قرار دارد با داستان یوسف تبیین شده در قرآن از زمین تا آسمان متفاوت است.



#### ج. توجّه به تأثیر قصّه یوسف در فرهنگ و هنر مسلمانان

فایرستون به تأثیر قصّه یوسف در فرهنگ و هنر و ادبیات مسلمانان ازجمله تصویرسازی بخشهای مهم داستان یوسف در قالب نقّاشی و مینیاتوری، پرترهها و پردهها و تأثیر قصّه یوسف در عرفان اسلامی نیز پرداخته است؛ به طوری که چاه، دلباختگی زلیخا به یوسف، فراق یعقوب و یوسف و وصال آن دو، پیراهن یوسف در کودکی و میانسالی و عفو یوسف برادرانش همگی مایههای بسیار خوبی برای شعر و عرفان و اخلاق بوده است که در آثار منظوم شاعران و آثار منثور عرفانی به شیوههای گوناگونی بیان شده است (Firestone, "Yusuf", Encyclopedia of Islam (2002), Volume XI, p.353).

## د. اشاره به ویژگیهای پوسف نبی همسو با محتوای آیات قرآن

گزارش فایرستون از ویژگیهای مطرحشده در متون برای یوسف، همچون «یوسف به عنوان الگویی زاهد و حکیم» و «پاکدامنی یوسف که مبتنی بر اعتماد کامل او به خداوند و به خاطر تقوای مطلق او بود» (Firestone, "Yusuf", Encyclopedia of Islam (2002), Volume XI, p.353) از دیگر نکات مثبت مقاله است.

## نقدهای ناظر به روش و متن مقاله یوسف در دایرةالمعارف اسلام

همان طور که پیشتر اشاره شد، در آثار موجود از مستشرقان به علی گوناگونی شاهد نواقص و اشکالاتی هستیم که جدا از مواردی که به علّت تعصّبات دینی و برخی غرض ورزی ها نسبت به دین اسلام صورت می گیرد؛ برخی از موارد ریشه در عدم دسترسی و یا عدم مراجعه به منابع قرآنی و روایی و تفسیری معتبر دارد. اغلب با مراجعه به منابعی که مستشرقان در آثارشان استفاده کرده اند، کمتر منابع شیعی و منابع معتبر اهل سنّت دیده می شود. از طرفی اغلب به کتابهای تاریخی و یا منابعی که برای اندیشمندان مسلمان از اهمیت کمی برخوردار است، مراجعه می کنند. منابع مدخل «یوسف» در دائرة المعارف اسلام از این قاعده مستثنا نیست – منابع مدخل «یوسف» در قسمت پانوشت به صورت ترجمه ارائه می گردد. در نتیجه در ادامه بحث آن بخش از نواقص و اشکالاتی که در اثر عدم مراجعه به منابع معتبر بوده است مورد بررسی، نقد و ارائه نظر برگزیده قرار می گیرد. این موارد به صورت ساختاری و متنی مورد بررسی قرار گرفته اند.



#### ۱. کاستی در ارائه روایت قرآن از داستان یوسف

از ویژگیهای قصّه یوسف در قرآن آن است که همه داستان او در یک سوره نسبتاً مفصّل با ۱۱۱ آیه بیان شده است و ازآنجاکه خداوند حکیم در بیان قصّهها مانند دیگر قسمتهای قرآن چیزی را فروگذار نکرده و همه قصّهها را با بهترین و زیباترین شیوه داستان سرایی بیان و تبیین کرده است (اَحسَنَ القَصَص) بایسته بود متن مقاله یوسف نیز از جامعیت نسبی برخوردار باشد. فایرستون به برخی مسائل مهم مطرحشده در سوره یوسف از جمله به خواب یوسف در کودکی و چگونگی تعبیر آن در پایان داستان نیرداخته است.

#### سجده برادران یوسف یا سجده درباریان مصر؟

در تفاسیر اسلامی ذیل آیه ﴿إِذْ قَالَ یوسُفُ لِأَبِیهِ یأَبَتِ إِنیّ رَأَیتُ أَحَدَ عَشَرَ كؤكبًا وَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ رَأَیتُهُمْ لیِ سَاجِدِین﴾ (یوسف/٤)؛ یازده ستاره به برادران یوسف، و خورشید و ماه به پدر و مادر او تعبیر شدهاند که بر یوسف سجده کردند (طبری، جامع البیان، ۱٤۱۲: ۱۲/ ۹۱).

در عهد عتیق نیز آمده است: «و یوسف خوابی دیده، آن را به برادران خود باز گفت. پس بر کینه او افزودند و بدیشان گفت: این خوابی را که دیده ام، بشنوید: اینک ما در مزرعه بافهها می بستیم که ناگاه بافه من بر پا شده، به ایستاد، و بافههای شما گرد آمده به بافه من سجده کردند» (سفر پیدایش، ۷۳: ۷-۵). «از آن پس خوابی دیگر دید، و برادران خود را از آن خبرداده، گفت: اینک باز خوابی دیده ام، که ناگاه آفتاب و ماه و یازده ستاره مرا سجده کردند» (سفر پیدایش، ۳۷: ۹). پس از آنکه یوسف دومین خواب را برای پدرش بازگو می کند؛ یعقوب او را توبیخ می کند که «این چه خوابی است که دیده ای؟ آیا من، مادرت و برادرانت خواهیم آمد و تو را بر زمین سجده خواهیم کرد»؟! (سفر پیدایش، ۳۷: ۲۰).

اینکه مرجع ضمیر «هُم»، در «رأیتُهُم لِی ساجِدین» به چه کسانی اشاره دارد، فهم ما را از خواب یوسف متفاوت میکند. تا کنون مرجع «هُم»، همان یازده ستاره و خورشید و ماه پنداشته شدهاند؛ یعنی پس از ورود خاندان یعقوب په مصر، ۱۱ برادر یوسف و پدر و مادرش به سجده افتادند و خدا را شکر کردند؛ ولی با توجّه به قراین زیر می توان گفت که مرجع «هم» به قبل بر نمی گردد؛ بلکه به عدّهای اشاره دارد که در خواب برای یوسف ناشناس بودند و در پایان داستان مصادیق این عدّه برای یوسف روشن می شوند؛ زمانی که آل یعقوب به در خواست یوسف صدّیق به مصر کوچیدند و وارد دربار ملک مصر شدند، یوسف صدّیق به استقبال آنان آمد و یدر و مادر خود را بر «عرش» جای داد. تعبیر عرش مصر شدند، یوسف صدّیق به استقبال آنان آمد و یدر و مادر خود را بر «عرش» جای داد. تعبیر عرش



مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

(تخت یادشاهی) نشان می دهد که پوسف پس از مقام عزیزی مصر، با درگذشت ملک مصر، جانشین او شده و یوسف در این زمان مَلِک و پادشاه مصر است نه عزیز مصر. با جلوس یوسف و پدر و مادرش بر تخت یادشاهی، مطابق عرف همه دربارها، خادمان دربار یادشاهی مصر به سبجده و تعظیم يرداختند. اينجا بود كه يوسف يدر را مخاطب قرار داد و گفت: ﴿يا أَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُؤْياي مِنْ قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًّا﴾ (يوسف/ ١٠٠)؛ «يدر عزيزم اين تأويل رؤيايي است كه در كودكي برايتان تعريف کردم و شما آن را برای من تعبیر نکردید و صلاح دانستید که خودم به تأویل آن برسم.» بنابراین، نـه پـدر و مادر یوسف (شمس و قمر) و نه ۱۱ برادر او (اَحَدَ عَشَرَ كَوكَباً) سجده نكردنـد و ایـن درباریـان مصـر بودند که مراسم رسمی دربار را به جا آوردند و سجده و تعظیم کردند (لسانی فشارکی، کارگاه تفسیر قصّه بوسف صدّيق، ١٣٩٥).

تكرار دوباره فعل «رَأيتُ» در آيه ﴿إِذْ قَالَ يوسُفُ لِأَبِيهِ: يا آبَتِ إنيِّ رَأَيتُ أَحَدَ عَشَرَ كؤكبًا، وَ الشَّـمْسَ وَ الْقَمَرَ، رَأَيتُهُمْ لي سَاجِدِين ﴾ (يوسف/٤)؛ نيز مؤيّد آن است كه مفعول فعل دوم غير از مفعول فعل اوّل است. گرچه برخی تکرار دوباره فعل «رأیتُ» را برای تأکید پنداشته اند (طبری، جامع البیان، ۱٤١٢: .(91/17

يوسف در همين مراسم رسمي كه به افتخار ورود خاندانش به مصر انجام شد، با اشاره به لطيف و علیم و حکیمبودن خدا، خدا را بهخاطر سامان دادن امور زندگی اش و عطای مُلک شکر کرد: ﴿...وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُمْ مِنَ الْبَدْوِ مِنْ بَعْدِ أَنْ نَزَغَ الشَّيطَانُ بَينِي وَبَينَ إِخْـوَتِي إِنَّ رَبِّـي لَطِيفٌ لِمَا يشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكيمُ. رَبِّ قَدْ آتَيتَنِي مِنَ الْمُلْك وَعَلَّمْتَنِي مِنْ تَأُويل الْأَحَادِيثِ ... ﴾ (بوسف/ ۱۰۱–۱۰۱).

در احادیث نیز یادشاهی یوسف مطرح شده است:

- محمّد بن مسلم از امام باقر على يرسيد: «كمْ عَاشَ يعْقُوبُ مَعَ يوسُفَ بِمِصْرَ بَعْدَ مَا جَمَعَ اللَّهُ يعْقُوبَ شَمْلَهُ، وَ أَرَاهُ تَأْوِيلَ رُؤْيا يوسُفَ الصَّادِقَةِ؟ قَالَ: عاشَ حَوْلَين، قُلْتُ: فَمَنْ كانَ يوْمَئِذِ الْحُجَّةَ لِلَّهِ فِي الْأَرْضِ يعْقُوبُ أَمْ يوسُفُ؟ فَقَالَ: كَانَ يعْقُوبُ الْحُجَّةَ وَكَانَ الْمُلْكَ لِيوسُفَ، فَلَمَّا مَاتَ يعْقُوبُ ... كانَ يوسُفُ بْـنُ يعْقُوبَ الْحُجَّة»؛ از زماني كه خداوند يعقوب و خاندانش را در مصر نزد يوسف گرد هم آورد و تأويل رؤیای صادق یوسف را به او نشان داد، چند سال یعقوب با یوسف زندگی کرد؟ امام فرمود: دو سال. عرض کردم: حجّت (خدا) در روی زمین چه کسی بود: یعقوب یا یوسف؟ امام فرمود: یعقوب حجّت خدا، و فرمانروایی برای پوسف بود، چون یعقوب وفات کرد ... پوسف حجّت الهی بود (عيّاشي، التفسير، ١٣٨٠: ٢/ ١٩٨).



- به فرموده امام باقر الله تبارک و تعالی لم يبعث الأنبياء ملوکاً في الأرض إلا ... داود، وسليمان، ويوسف ... وأمّا يوسف فملک مصر وبراريها [و] لم يجاوزها إلى غيرها» (همان: ٢/ ٣٤٠؛ ابن بابويه، الخصال، ١٣٦٢: ١/ ٢٤٨)؛ خداوند انبيا را به عنوان پادشاه روى زمين برنيانگيخته است، مگر داود و سليمان و يوسف و...

- ابوبصیر از امام باقر الله روایت کرده است: «فَلَمّا دَخَلوا عَلَیٰ یوسُفَ فِی دارِ الْمَلِکِ اعتَنَقَ أَباهُ فَقَبَّلَهُ وَ بَکَیٰ» (عیّاشی،التفسیر، ۱۳۸۰: ۲/ ۱۹۷)؛ زمانی که آل یعقوب در کاخ پادشاهی مصر، بر یوسف وارد شدند، یوسف در گردن پدر دست انداخته، او را بوسید و گریست.

- عبدالله بن سلیمان از امام صادق الله نقل کرده است که «یوسف نزد پدر و مادرش بسیار گرامی بود، سیس به عنوان برده با قیمتی اندک فروخته شد تا اینکه به مقام یادشاهی رسید» (همان: ۲/ ۱۷۲).

- محمّد بن جعفر مؤدّب از احمد بن ابى عبدالله از پدرش از حسن بن على بن فضّال از عمر بن ابان از برخى نقل كرده است: «... ثَلَاثَةٌ مِنَ الْأَنْبِياءِ مُلُوك: يوسُفُ وَ دَاوُدُ وَ سُلَيمَانُ» (مفيد، الإختصاص، ١٤١٣: ٢٦٥)؛ سه تن از انبيا پادشاه بودند؛ يوسف، داود و سليمان.

- از مجاهد بن جَبر (د ۱۰٤ ق) از مفسّران تابعی نیز گزارش شده است که «أنَّ یوسف ... لمّا جمع بینه و بین أبیه و إخوته، و هو یومئذ مَلِک مصر، اشتاق إلی الله و إلی آبائه الصالحین إبراهیم و إسحاق، فقال: «رَبِّ قَدْ آتَیتَنِی مِنَ الْمُلْک ...» (طبری، جامع البیان، ۱۲۱۲: ۱۳/ ٤٨).

## ۲. تأثیرپذیری از عهد عتیق

از آنجاکه مقاله یوسف در دائرة المعارف اسلام به نگارش در آمده است، انتظار می رود نویسنده، مقاله را بر اساس قرآن و حدیث معتبر اسلامی تدوین کند؛ ولی به دلیل آشنایی با متن عهد عتیق، ناخود آگاه تحت تأثیر داده های عهد عتیق قرار دارد.

#### برادران، یوسف را به کاروانیان نفروختند

در عهد عتیق آمده است: «آنگاه یهودا به برادران خود گفت: برادر خود را کشتن و خون او را مخفی داشتن چه سود دارد؟ بیایید او را به این اسماعیلیان بفروشیم، و دست ما بر وی نباشد؛ زیراکه او برادر و گوشت ماست. پس برادرانش بدین رضا دادند. و چون تجّار مدیانی درگذر بودند، یوسف را از چاه کشیده، بر آوردند؛ و یوسف را به اسماعیلیان به بیست پاره نقره فروختند. پس یوسف را به مصر بردند» (سفر پیدایش، ۳۱: ۲۷–۲۹). «و مردی مصری، فوطیفار نام که خواجه و سردار افواج خاصه فرعون بود، وی را از دست اسماعیلیانی که او را بدانجا برده بودند، خرید» (سفر پیدایش، ۱۳۹). ازاینرو، فایرستون تحت تأثیر عهد عتیق آورده است: «تاجرانی که یوسف را خریدند، فرد مصری که یوسف به آنها فروخته شد» (Firestone, "Yusuf", Encyclopedia of Islam (2002), Volume XI, p:352).





امّا در بیان قرآن کریم برادران، یوسف را در نهانگاه چاه کنعان قرار دادند تا نخستین کاروانی که می آیند او را با خود ببرند: «فَلَمّا ذَهَبُواْ بِهِ وَ أَجْمَعُواْ أَن یجْعَلُوهُ فی غَیابَتِ الجُبّ یلْتَقِطْهُ بَعْضُ السّیارَةِ» (یوسف/۱۵)؛ کاروان آمد و یکی دو نفری از کاروانیان که با بالا کشیدن دلو، یوسف آویخته شده به آن را پیدا می کنند، به امید اینکه او را به قیمت خوبی بفروشند پنهان می کنند: ﴿وَجَاءَتْ سَیارَةٌ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُمْ فَأَدْلَىٰ دَلُوهُ قَالَ: یا بُشْرَیٰ هٰذَا غُلَامٌ، وَأَسَرُّوهُ بِضَاعَةً ﴾ (یوسف/۱۹)؛ ولی در مصر برای اینکه هرچه سریع تر از پیامدهای به همراه داشتن یک کودک ۱۰ یا ۱۲ ساله خلاص شوند، او را به بهایی اندک – فروختند: ﴿وَ شَرَوْهُ بِثَمَنِ بِخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَ کَانُواْ فِیهِ مِنَ الزَّاهِدِین ﴾ (یوسف: ۲۰)، ﴿وَ قَالَ الَّذِی اشْتَرَاهُ مِن مِصْرَ ﴾ (یوسف/۲۱)،

«دَراهِمَ مَعْدُودَةٍ» در تفاسیر به ۲۰ درهم (مقاتل بن سلیمان، تفسیر، ۱٤۲۳: ۲/ ۳۲٦؛ طبری، جامع البیان، ۱٤۱۲: ۲/ ۱۲۳)؛ یا ۱۸ درهم (عیّاشی،التفسیر، ۱۳۸۰: ۲/ ۱۷۲) تفسیر شده است. جالب آنکه این آیه در ترتیب جاودانه سوره یوسف شماره ۲۰ را به خود اختصاص داده است.

## ٣. عدم دقّت در بيان قرآن

برخی شباهتهای کلّی میان قصص قرآن و عهد عتیق، برخی را از دقّت و تدبّر در بیان قرآن غافل کرده است و بهطور معمول ذیل آیات قرآن همانی را میفهمند که از قبل در ذهن خودشان بر اساس عهد عتیق یا تفاسیر اسلامی یا روایات ساختگی و تحریفشده شکل گرفته است.

#### چرا یوسف به زندان افتاد؟

فایرستون معتقد است: «داستان قرآنی یوسف، تطابقهای مهمی با افسانه ی بلرفون ایلیاد و متون پیش از کتاب مقدس مصری یعنی «داستان دو برادر» دارد. ازاینرو، وی مانند برداشت عمومی مفسّران اسلامی یکی از درون مایههای اصلی سوره یوسف را پیشنهاد باطل همسر عزیز به یوسف می داند که با پاسخ منفی یوسف [و پس از دست بریدن چند زن درباری]، یوسف به زندان می افتد. فایرستون علّت رنجهای یوسف در زندان را غرور و اعتماد او به دیگران می داند (Firestone, "Yusuf", Encyclopedia of)، در حالی که در بیان قرآن، یوسف به خاطر کیدهای عزیز مصر رنج زندان را به جان خرید (لسانی فشارکی، کارگاه تفسیر قصّه یوسف صدّیق، ۱۳۹۵).

Simpson, William Kelly, "Tale of the Two Brothers", The Literature of ) «داستان دو برادر)
Ancient Egypt, translated by: R.O. Faulkner and Edward F. Wente, Yale University Press: New
(Harven and London, 2003, p. 95\_97)، یکی از داستانهای عامیانه مصر باستان دربارهٔ دو برادر به



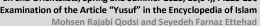
نامهای آنوبیس و بتا است. همسر برادر بزرگتر تلاش می کند با برادر شوهر خود رابطه داشته باشد اما وقتی پیشنهادش رد می شود، از ترس اینکه برادر شوهرش (بتا) این ماجرا را برای شوهرش تعریف کند و او دچار بی آبرویی شود، برادر شوهرش را به تلاش برای رابطه با خود متهم می کند. این داستان بر روی یک پاپیروس از سال ۱۲۲۵ قبل از میلاد یافت شده است.

در بیان سوره یوسف، همسر عزیز مصر که در روایات به «راعیل» (طبری، جامع البیان، ۱٤۱۲: ۱/ ۱۵۵ و در ۱۲/ ۱۰۵) یا «زَلیخا» (قمی، تفسیر قمی، ۱۳۲۳: ۱/ ۳۵۷؛ ابن بابویه، الامالی، ۱۳۷۸: ۱/ ۵۵) و در میان ایرانیان به «زُلیخا» مشهور است در پی کامخواهی جنسی از یوسف نیست؛ بلکه او به دستور همسرش، عزیز مصر، عامل اجرای کید و مکری علیه یوسف است.

برای فهم این مسئله که تقاضای عزیزه مصر کید و مکر بوده است نه کامخواهی جنسی، بایـد بـه چند نکته دقّت کرد:

۱. چرا با اینکه عزیزه «غلّقت الابواب» کرده، ولی وقتی خدا به یوسف الهام کرد با عزیزه درگیر و گلاویز نشو (علمالهدی، تنزیه الأنبیاه هی بیتا: ۱/ ٤٧٩)، و یوسف بی درنگ به سمت در فرار کرد، یوسف با در باز شده روبه روست؟ و چرا عزیز مصر پشت در حاضر است؟ ﴿وَ اسْتَبَقَا الْبَابَ ... وَ أَلْفَیا سَیدَهَا لَدَا الْبَابِ ﴾ (یوسف/ ۲۵). گویا آن محل یک در بیشتر نداشته و «غلّقت الابواب» یک نوع ظاهرسازی برای اطمینان خاطر دادن به یوسف بوده است که این مکان از هر لحاظ پوشیده از نگاه و ورود دیگران است (لسانی فشارکی، کارگاه تفسیر قصّه یوسف صدّیق، ۱۳۹۵).

۲. وجود شاهد و گواه همراه عزیز مصر و گواهی بدون درنگ او نشان از آن دارد که او نیز مأمور عزیز مصر است و طبق نقشه قرار بوده است که متن قضاوت از قبل تعیین شده را بازگو کند. نقشه این بوده است که پس از واکنش منفی یوسف به درخواست عزیزه، او با یوسف گلاویز شده و لباس او را از جلو بِدَرد، ولی خدا با ارائه برهانش، یوسف را از درگیری برحذر داشت و یوسف به سمت در فرار کرد و عزیزه به اشتباه لباسش را از پشت درید. ازاین رو وقتی گفته شاهد پایان یافت و عزیز مصر دید که کار مطابق نقشه پیش نرفته است، از یوسف خواست که از این ماجرا با کسی سخن نگوید و همسرش را بهخاطر خطای در اجرای نقشه توبیخ کرد: ﴿یوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا وَ اسْتَغْفِرِی لِذَنبِک إِنَّک کنتِ مِنَ الخَاطِئِین ﴾ (یوسف/ ۲۹)؛ و این پدیده را کیدی از سوی او معرّفی کرد که او مانند همه زنان، احب کیدی عظیم است!! ﴿قالَ: وقالَ: تاید شده از سوی خدا پنداشته و درباره کید و مکر زنان، داستانها و شعرها بافته و زنان را بهاشتباه مظهر شیطان پنداشته اند (سمرقندی، بحر العلوم، ۲۱۱۲): ۲/ ۱۲۹؛ طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۲: ۵/ ۱۳۷۲؛ میبدی، کشف الاسرار و عدة الابرار، ۱۳۷۱: ۵/ ۱۲۸؛ طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۲: ۵/ ۱۳۷۷؛ میبدی، کشف الاسرار و عدة الابرار، ۱۳۷۱: ۵/ ۱۲۸؛ زمخشری، الکشاف، ۱۲۵: ۲/ ۱۲۵؛





٣. بايد دقّت كرد كه «عزيز»، فرد دوم مملكت مصر و «مَلِك» شخص اوّل مصر است، بنابراين رقابتهای منفی برای تصاحب قدرت دور از انتظار نیست؛ یعنی چهبسا عزیز ـ که در عهد عتیق، «فوطیفار» نام دارد \_ در یی آن است که پوسف را غلام حلقه به گوش خود کند تا هر امر او و عزیزه را اجرا كند: ﴿وَلَئِن لَّمْ يفْعَلْ مَا آمُرُهُ لَيسْجَنَنَّ وَلَيكونًا مِّنَ الصَّاغِرِينَ ﴾ (يوسف/ ٣٢). ازاينرو وقتى نتوانستند يوسف را همراه خود كنند تصميم گرفتند او را تا مدّتي به زندان بيفكنند: ﴿ثُمَّ بَدَا لَهُم مِّن بَعْدِ مَا رَأُوُا الآيَاتِ لَيسْجُنُنَّهُ حَتَّىٰ حِينٍ ﴿ (يوسف/٣٥).

٤. وقتى يوسف در زندان، خواب مَلِک مصر که معبرّان دربار از تعبير آن درمانده شده بودنـد را تعبيـر کرد، پادشاه از یوسف می خواهد که نزد او بیاید، ولی یوسف از زندان بیرون نمی آید تا برای پادشاه مصر نخست معلوم شود که عزیز مصر بدون اطلاع او زندانی دارد و هرکس را خواسته بدون محاکمه به زندان افکنده است؛ و دوم اینکه چرا یوسف در این مدّت نسبتاً طولانی در بند عزیز مصر زندانی بوده و کسی جرأت بیان آن را به یادشاه مصر نداشته است؟ و چرا چند زن درباری (مقاتل بن سلیمان، تفسیر، ۱٤۲۳: ۲/ ۳۳۱)، دستان خود را بریدند و وانمود کردند که او انسان نیست؛ بلکه فرشته ای کریم است؟! چه کسی يشت اين صحنهها قرار دارد و چه نقشهاي در سر مي ير وراند؟ «وَقَالَ الْمَلِك: ائْتُونِي بِهِ، فَلَمَّا جَاءَهُ الرَّسُولُ قَالَ: ارْجِعْ إِلَىٰ رَبِّك فَاسْأَلْهُ مَا بَالُ النِّسْوَةِ اللَّاتِي قَطَّعْنَ أَيدِيهُنَّ؟» وقتى ملك مصر، عزيزه و آن چنـد زن درباري را فرا خواند: «قَالَ: مَا خَطْبُكنَّ إِذْ رَاوَدتُنَّ يوسُفَ عَن نَّفْسِهِ»؟ همه آنان به بيگناهي يوسف شهادت دادند: ﴿قُلْنَ: حَاشَ لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيهِ مِن سُوءٍ، قَالَتِ امْرَأْتُ الْعَزيز: الآبَنَ حَصْحَصَ الْحَقُّ أَنَا رَاوَدتُّهُ عَـن نَّفْسِـهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ. ذَٰلِك لِيعْلَمَ أُنِّي لَمْ أُخُنْهُ بِالْغَيبِ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يهْدِي كيدَ الْخَائِنِينَ﴾ (يوسـف/٥١-٥٦)؛ و ملک مصر فهمید که عامل همه این توطئهها صدر اعظم او عزیز مصر بوده است (لسانی فشارکی، کارگاه تفسیر قصّه یوسف صدّیق، ۱۳۹۵). بنابراین او را برکنار کرده و یوسف را بهجای او بر مسند عزیـزی مصـر نشاند: ﴿وَكَذَّلِكَ مَكَنَّا لِيوسُفَ فِي الْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيثُ بِشَاءُ... قَالُوا: يا أيهَا الْعَزيزُ إِنَّ لَهُ أَبًا شَيخًا كبيـرًا ... ﴾ (يوسف/ ٥٦ و ٧٨؛ «... فَوَلَّاهُ [يوسفَ] فِيمَا يذْكرُونَ عَمَلَ إطْفيرَ [يوتيفار/عزيز مصر]، وَعَزَلَ [المَلكُ] إطْفِيرَعَمَّا كَانَ عَلَيهِ...» (طبرى، جامع البيان، ١٤١٢: ١٣/٥).

٥. حجة الاسلام دكتر على راد، در كتاب «پارادايم جمال يوسف در تفسير قرآن از انگاره تا گفتمان» به خوبي نشان داده است كه در موضوع جمال يوسف دو روايت از طريق كعب الأحبار (د ٣٤ ق، شام) و ابن اسحاق (د ۱۵۱ ق، بغداد) گزارش گردیده و روایت سوم از طریق انس بن مالک (د ۹۳ ق، بصره) به رسول خدا نسبت داده شده است. از نگاه رجالیان اهل سنّت تضعیف طرق، تدلیس در شیوخ، راویان مجروح، معنعن بودن سند، خلط در اسناد، اعراض محدّثان مدینه، شیوع در مدرسه بصره، ازجمله



چالشها و مسائل فرا روی این احادیث است که در میزان اعتبار آنها اثر گذار بوده است. در نیمه نخست قرن اول هجری کعب الأحبار با گرتهبرداری نادرست از تورات، زیبایی اغراق گونه یوسف را در مدرسه مدینه مطرح کرد و در نیمه دوم این قرن، از طریق برخی از صحابه متمایل به ایشان در مدرسه بصره نشر یافت. ابن اسحاق در تثیبت این متون به عنوان حدیث در قرن دوم هجری نقش جدّی داشت و بعد از آن در میراث اصحاب حدیث – که فقط سندگرا بودند – تلقّی به روایت شد و در میراث روایی جای گرفت (راد، «احادیث جمال یوسف ادر منابع اهل سنّت؛ آسیب شناسی و تاریخ گذاری»، جای گرفت (راد، «احادیث جمال یوسف در تفسیر قرآن از انگاره تا گفتمان، ۱۳۹۸: ۱۳۹۰–۲۱۶). بنابراین آن چند زن درباری که بارها یوسف را در دربار دیده اند، در محفل عزیزه به سبب زیبایی خیره کننده یوسف از خود بی خود نشدند و از سر شوق دستان خود را نبریدند! بلکه توطئه ای در کار بوده است تا عزیز مصر از طریق همسرش بتواند به یوسف وانمود کند که من هر کاری از دستم بر می آید و همه درباریان تحت فرمان من هستند و ملک مصر آنچنان جایگاهی ندارد.

عزیز مصر همزمان با زندانی کردن یوسف در زندان اختصاصی خود (نه در زندان عمومی شهر)، ساقی و خبّاز پادشاه را نیز وارد سلول یوسف کرد (یوسف/۳۲؛ سفر پیدایش، ۱:٤۰)، تا یوسف دم از ربّ خود «الله» بردارد و بندگی عزیز را قبول کند و به یوسف بباوراند که ربّ واقعی، عزیز مصر است که می تواند نزدیک ترین افراد پادشاه مصر را به زندان بکشاند و یکی را زنده نگه دارد و دیگری را بکشد. مقایسه کنید با رفتار پادشاه زمان ابراهیم: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَی الَّذِی حَاجَّ إِبْرَاهِیمَ فِی رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِیمُ: رَبِّی الَّذِی یحیی وَیمِیتُ. قَالَ: أَنَا أُحیی وَأُمِیتُ... ﴾ (بقره/ ۲۰۸). ابن مسعود و سدّی از مفسّران تابعی گفته اند که آن دو خوابی ندیده بودند: عن عبدالله، قال: «ما رأی صاحبا یوسف شیئًا...»؛ عن السدی: «فقال أحد الفتیین لصاحبه: هلمّ نجرّب هذا العبد العبرانی فتراء یا له! فسألاه، من غیر أن یکونا رأیا شیئًا» (طبری، جامع البیان، ۱٤۱۲/ ۱۲۷).

## ۴. بیتوجّهی به اسلوب داستانسرایی قرآن

فایرستون بدون توجّه به اسلوب داستانسرایی قرآن، روایت قصّه یوسف در قرآن را یکنواخت و توسعه نیافته پنداشته است تا آنجا که حتی نام شخصیتهایی که در داستان نقش دارد مانند مَلِک مصر، عزیز مصر، امرأة العزیز، برادران یوسف و مادر یوسف هم مشخص نشده است ( ,'Yusuf'', اسامی و مادر یوسف هم مشخص نشده است ( ,'Encyclopedia of Islam, 2002, Volume XI, p:352\_353). ولی بنا بر اسلوب داستانسرایی قرآن اسامی اگر مهم و هدایت آفرین باشند، نام برده می شوند؛ وگرنه خداوند اسم آنها را نمی آورد تا عمومیت داستان و فراگیری آن بماند. چنان که در داستان اصحاب کهف و رقیم نیز به تعداد آنها عامدانه و



آگاهانه تصریح نمی کند (کهف/ ۹) تا نشان دهد در طرح داستان چه عناصری مهم هستند و چه اموری اهمیت ندارند. قرآن در بیان داستانهایش، مثل همه جا چیزی را کم نگذاشته است که دیگران بخواهند آن را پر یا تکمیل کنند. قصص قرآن مانند همه جای قرآن، قول فصل و کتاباً مفصلاً است (لسانی فشارکی، کارگاه تفسیر قصّه یوسف صدّیق، ۱۳۹۵). ازاین رو توصیه او برای تکمیل ایجازگویی قرآن یعنی مراجعه به ادبیات پساقرآنی و کتاب مقدّس بدون مطالعه تطبیقی قرآن و روایات، و قرآن و عهدین نادرست است؛ زیرا اغلب منابع پساقرآنی در طرح جزئیات قصص قرآن تحت تأثیر عهد عتیق و تخیلات قصّاص هستند. موارد سره از ناسره فقط در پرتو مطالعه تطبیقی قرآن و حدیث قابل تشخیص اند.

## ۵. پی گیری نکردن تفاوت روایت عهد عتیق از یوسف با قصّه یوسف در قرآن

فایرستون آورده است: «در تعابیر قرآن درباره یوسف صدّیق و کتاب مقدّس تفاوت وجود دارد» فایرستون آورده است: «در تعابیر قرآن درباره یوسف صدّیق و کتاب مقدّس تفاوت را بیان (Firestone, "Yusuf", Encyclopedia of Islam, 2002, Volume XI, p: 353)، ولی این تفاوت را بیان نکرده است که دو مورد آن به شرح زیر است:

#### ٥-١. واكنش يعقوب در فراق يوسف

عهد عتیق، یعقوب نبی را فردی کم صبر، بی خرد و به دور از هرگونه امید توصیف و به تصویر کشیده است که با ناامیدی تمام انتظار می کشد به گور برود تا به فرزندش دست یابد! «سوگوار نزد پسر خود به گور فرود می روم» (سفر پیدایش، ۳۷: ۳۵). در حالی که در بیان قرآن، یعقوب در برابر خبر ساختگی کشته شدن یوسف صبر جمیل پیشه می کند و حتی جزع و فزع نمی کند و می فهمد که یوسف زنده است و فرزندانش دروغ می گویند. با پیرشدن یعقوب و طولانی شدن فراق یوسف و پایین بودن درک و فهم فرزندانش \_ با اینکه در سفر نخست به مصر یوسف را دیده اند و او را نشناخته اند \_ غم و غصّه یعقوب فزونی می گیرد؛ درنتیجه بینایی اش آسیب می بیند: ﴿وَتَوَلَّیٰ عَنْهُمْ وَقَالَ: یا أَسَفَیٰ عَلَیٰ یوسُفَ وَابْیضَّتْ غَینَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُوَ کَظِیمٌ ﴿ (یوسف/۸۵). بنابراین، یعقوب از شدّت گریه نابینا نشده است.

دلايل زير نشان مي دهد يعقوب الله مي دانسته كه يوسف زنده است:

- یعقوب پی هنگام ادّعای برادران که یوسف را گرگ دریده است، با دیدن پیراهن خون آلود ولی پارهنشده یوسف فهمید که یوسف زنده است و فرزندان او امری را پنهان کرده اند (ابن بابویه، کمال الدین و تمام النعمة، ۱۳۹۵: ۱/ ۱۶۳). از این رو به آنان گفت: ﴿...بَلْ سَوَّلَتْ لَکُمْ أَنْفُسُکُمْ أَمْرًا فَصَبُرُ جَمِیلٌ...﴾ (یوسف/۱۸).



- حضرت یعقوب پی پس از بازگشت فرزندانش از سفر اوّل به مصر متوجّه شد که یوسف، عزیز مصر است؛ زیرا یوسف از آنان خواسته بود که در سفر بعدی برادرشان بنیامین را نیز با خود بیاورند و بدون آنکه متوجّه شوند بهای آذوقه آنان را داخل گونی شان قرار داده بود: ﴿وَلَمّا جَهَّرَهُم بِجَهازِهِم قالَ: اَتْتُونِی بِأَخ لَّکم مِّن أَبیکم... وَقالَ لِفِتینِهِ: آجعَلواْ بِضاعَتَهُم فی رِحالِهِم ﴾ (یوسف/ ۵۹ و ۲۲)؛

- یعقوب این هنگام فرستادن بنیامین همراه دیگر پسرانش به سوی مصر در سفر دوم از آنان خواست که از دروازه های مختلف وارد مصر شوند تا امکان دیدار بنیامین با یوسف جدای از ۱۰ برادر دیگر که دو به دو باهم هستند، فراهم شود و یوسف بتواند خود را به بنیامین معرّفی کند: ﴿وَ قَالَ یا بَنیَّ: لَا تَدْخُلُواْ مِن بَابٍ وَاحِدٍ وَ ادْخُلُواْ مِنْ أَبْوَابٍ مُّتَفَرِّقَةٍ ... وَلَمَّا دَخُلُوا عَلَیٰ یوسُفَ آویٰ إِلَیهِ أَخَاهُ قَالَ: إِنِّی أَنَا أَخُوک فَلَا تَبْتَئِسْ بِمَا کانُوا یعْمَلُون ﴾ (یوسف/ ۲۷ و ۲۹)؛ در بازگشت از این سفر وقتی فرزندان خبر بازداشت بنیامین را به پدر دادند، حضرت یعقوب الله به آنان فرمود: ﴿بَلْ سَوَّلَتْ لَکُمْ أَنْفُسُکُمْ أَمْراً فَصَبُرٌ جَمِیلٌ؛ عَسَی اللَّهُ أَنْ یأْتِینِی بِهِمْ جَمِیعاً، إِنَّهُ هُوَ الْعَلِیمُ الْحَکیم ﴾ (یوسف/ ۸۳).

- یعقوب به بیان اینکه من شکوه و غم و حزن خود را فقط به خداوند می گویم (آن را علنی و آشکار نمی کنم) به فرزندانش گفت: من از چیزی آگاهم که شما از آن خبر ندارید: ﴿قَالَ: إِنَّمَا أَشْكو بَشِّی وَحُزْنِی إِلَی اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (یوسف/ ۸٦).

- هنگام سفر سوم برادران به مصر، يعقوب إلى از آنان مى خواهد نااميد نشوند و يوسف و بنيامين را كه محسوس آنان واقع شده است را بيابند و از رحمت خدا نااميد نباشند: ﴿يا بَنِى: اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يوسُفَ وَ أَخيهِ وَ لا تَياَّسُوا مِنْ رَوْح اللَّهِ إِنَّهُ لا يياً سُ مِنْ رَوْح اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكافِرُون ﴾ (يوسف/ ٨٧).

- هنگام بازگشت از سفر سوم، همینکه برادران از مصر به سمت کنعان راهی شدند؛ یعقوب به نوهها و دیگر اعضای خانواده خود می گوید: بوی یوسف را استشمام می کنم: ﴿وَلَمَّا فَصَلَتِ الْعِیرُ قَالَ أَبُوهُمْ: إِنِّی لَأَجِدُ رِیحَ یوسُفَ لَوْلَا أَنْ تُفَنِّدُونِ ﴿ رُوسِف ِ ٩٤). کنایه از اینکه بالاخره برادران دیرفهم یوسف فهمیدند که عزیز مصر همان یوسفی است که سال ها پیش او را در نهانگاه چاه کنعان قرار داده بودند.

جعفر بن محمّد بن مسعود، از پدرش، از محمّد بن ابی نصر، از احمد بن محمّد، از عبّاس بن معروف، از علی بن مهزیار، از محمّد بن اسماعیل، از حنان بن سدیر، از پدرش نقل کرده است که به ابوجعفر [امام باقریدی] گفتم: «أَخْبِرُنِی عَنْ یعْقُوبَ حِینَ قَالَ لِوُلْدِهِ: اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ یوسُفَ وَ أَخِیهِ أَکنَ عَلِمَ أَنَّهُ حَی وَ قَدْ فَارَقَهُ مُنْذُ عِشْرِینَ سَنَةً وَ ذَهَبَتْ عَیناهٔ مِنَ الْحُزْنِ؟ قَالَ: نَعَمْ عَلِمَ أَنَّهُ حَی»؛ اینکه کان عَلِمَ أَنَّهُ حَی وَ قَدْ فَارَقَهُ مُنْذُ عِشْرِینَ سَنَةً وَ ذَهَبَتْ عَیناهٔ مِنَ الْحُزْنِ؟ قَالَ: نَعَمْ عَلِمَ أَنَّهُ حَی»؛ اینکه یعقوب به فرزندانش گفت: بروید از یوسف و برادرش بنیامین تفحّص کنید، آیا وی با اینکه مدّت بیست سال از یوسف جدا شده و از شدّت حزن نور چشمانش رفته بود میدانست که وی زنده است؟ امام هی فرمودند: بله، یعقوب میدانست که یوسف زنده است (ابن بابویه، علل الشرائع، ۱۳۸۵: ۱/ ۵۲).



#### ٥\_٢. ازدواج يوسف

در عهد عتیق آمده است: «...و فرعون به یوسف گفت: من فرعون هستم، و بدون تو هیچکس دست یا پای خود را در کل ارض مصر بلند نکند. و فرعون یوسف را صفنات فعنیح نامید، و آسنات، دختر فوطی فارع، کاهن اون را بدو به زنی داد، و یوسف بر زمین مصر بیرون رفت... و قبل از وقوع سال قحط، دو پسر برای یوسف زاییده شد که اسنات، دختر فوطی فارع، کاهن اون برایش بزاد. و یوسف نخستزاده خود را منسی نام نهاد؛ زیرا گفت: خدا مرا از تمامی مشقتم و تمامی خانه پدرم فراموشی داد. و دومی را افرایم نامید؛ زیرا گفت: خدا مرا در زمین مذلتم بار آور گردانید» (سفر پیدایش ۱۱؛ ۱۵-۲۵).

با توجه به تعبیر «هلک» در آیه ﴿وَ لَقَدْ جاءَکمْ یوسُفُ مِنْ قَبْلُ بِالْبَیناتِ فَما زِلْتُمْ فی شَک مِمَّا جاءَکمْ بِهِ حَتَّی إِذَا هَلَک قُلْتُمْ لَـنْ یَبْعَثَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولاً کذلِک یضِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتاب﴾ بِهِ حَتَّی إِذَا هَلَک قُلْتُمْ لَـنْ یَبْعَثَ اللَّهُ یفْتیکمْ فِی الْکلالَةِ إِنِ امْرُوُّ هَلَک لَیسَ لَـهُ وَلَـد﴾ (نساء/۱۷٦) می توان این احتمال را مطرح کرد که یوسف به سبب رفتارهای ناپسندی که از زنان دربار دیـد هرگز ازدواج نکرده و زن و فرزندی نداشته است (لسانی فشارکی، کارگاه تفسیر قصّه یوسف صـدّیق، ۱۳۹۵؛ عیّاشی،التفسیر، ۱۳۸۰: ۲/ ۱۹۷۱: «ولایمسّ [یوسف] النساء»).

بنابراین ازدواج یوسف با زلیخا \_ که فایرستون با ذکر نسخه خطی مشهور مصوّر صفوی که در آستانه عروسی با زلیخا بر روی پرترهای از یوسف نقش بسته است، به رواج افسانه مشهور ازدواج وسف با زلیخا اشاره کرده (Firestone, "Yusuf", Encyclopedia of Islam, 2002, Volume XI, p: 353) وسف با زلیخا اشاره کرده قصّاص آن را وارد فرهنگ اسلامی کرده اند. در عهد عتیق نیز ازدواج یوسف با همسر عزیز مصر (زلیخا) مطرح نیست.

ازدواج يوسف با همسر عزيز مصر فقط در روايات زير جعل شده است:

۱. [محمّد] ابن حُمَيد [د ۲۶۸ ق] از سَلَمَة [بن فضل ابرش (د ۱۹۱ ق)] از ابن اسحاق نقل می کند: چون یوسف به پادشاه گفت: «مرا بر خزائن این سرزمین بگمار که من نگهبانی دانایم»؛ پادشاه درخواست او را انجام داد و اطفیر را از منصب عزیزی مصر عزل کرد و یوسف را به جای او گماشت. خداوند می فرماید: «این چنین یوسف را در آن سرزمین [مصر] مکانت دادیم. هرجا که می خواست جای می گرفت. رحمت خود را به هرکس که بخواهیم ارزانی می داریم و پاداش نیکوکاران را ضایع نمی کنیم». [احتمال دیگری را ابن اسحاق مطرح می کند - در حالی که خدا به حقیقت عالم است – که] اطفیر در همان شبها از دنیا رفت و پادشاه یعنی ریّان بن ولید، راعیل [زلیخا] همسر اطفیر را به ازدواج یوسف در آورد. و هنگامی



که یوسف بر او داخل شد گفت: آیا این بهتر از آن چیزی نیست که به دنبال آن بودی؟ ابن اسحاق گوید: مردم گمان می کنند که راعیل گفت: ای صدّیق! مرا سرزش نکن، چنانکه می بینی من یک زن زیبا و صاحب جمالم و از نعمت ملک و دنیا بر خوردارم. صاحب من (اطفیر) قدرت بر مباشرت با زنان را نداشت. خدا تو را هم صاحب حسن و جمال قرار داده است، پس نفس من بر من در موضوعی که دیدی غلبه کرد. مردم می پندارند که یوسف راعیل را دوشیزه یافت. یوسف با او مباشرت کرد و او دو فرزند پسر برای یوسف به دنیا آورد: افراثیم و میشا.» (طبری، جامع البیان، ۱٤۱۲: ۱۳/ ۲).

بررسى روايت: اينكه محمّدبن اسحاق مطالب مربوط به ازدواج يوسف را به نقل از مردم و با عبارت «فَيزْعُمونَ» دو بار بيان كرده است، نشانه ضعف و سستى اين قسمت از گزارش اوست. گويا از همين رو، به تدليس از راويان ضعيف و افراد ناشناخته (مجهولين) مشهور است (عسقلاني، تعريف اهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ١٤٠٣: ٥١). عبارت «وَاللَّهُ أَعْلَمُ» او نيز ناظر برآن است كه ابن اسحاق نسبت به درستى اين گفته ها ترديد دارد.

۲. ابن بابویه از ابوحسین محمد بن هارونی زنجانی از معاذ بن مثنی عنبری از عبدالله بن سماء از جویریه از سفیان ثوری از منصور از ابی وائل از وهب بن منبّه نقل کرده است: در برخی کتب خداوند عزّ و جلّ یافتم که یوسف با لشکر خود بر همسر عزیز مصر گذشت و او بر مزبلهای نشسته بودیس گفت: سیاس خدایی که یادشاهان را با معصیتشان بنده گردانید و بندگان را با طاعتشان به یادشاهی رسانید، نیازمند شده ایم به ما صدقه ای عطا فرما! پوسف به او گفت: ناسیاسی نعمت، آفت آن گردد پس به سوی خداوند بازگرد تا چرک گناه از تو پاک شود؛ زیرا محلّ استجابت در دلهای پاک و عمـل طـاهر است. همسر عزیز مصر در پاسخ گفت: از این پس خودم را به هیئت و ظاهر گناهکاران در نمی آورم و از خداوند شرم دارم که مرا ببخشد؛ زیرا هنوز از چشمانم اشک نریختهام و بدنم بار پشیمانی را نچشیده است. یوسف گفت: پس تا راه مقصود باز است تلاش کن پیش از آنکه وقت از دست برود و مدت به سر آید. [آن زن] گفت: عقیده من [هم] همین است و اگریس از من بمانی به تو خبرش خواهد رسید. يوسف دستور داد تا پيمانه بزرگي از طلا به او بدهند. [زن] گفت: مرا همان خوراک بس است و تا زمانی که گرفتار سخط هستم نمی خواهم به خوشگذرانی بازگردم. یکی از فرزندان یوسف گفت: پدر جان این زن کیست که جگرم برایش یاره شد و دلم به حالش سوخت؟ فرمود: جاندار خوشگذرانی است که در بند انتقام افتاده است. پس یوسف با او ازدواج کرد و او را باکره یافت. گفت چگونه چنین است؟ درحالی که تو [زمانی] شوهر داشتی. پاسخ داد، او را حرکتی در آلت و گشایشی در اعصاب نبود (ابن بابویه، الامالی، ۱۳۷٦: ٤).



بررسی سند: وهب بن منبّه از تابعان و راویان اسرائیلیات است. درنتیجه روایاتش قابل استناد نیستند، مگر اینکه روایت یا روایات معتبر دیگری آنها را تایید نماید که درباره این موضوع چنین مؤیّد و قرینهای وجود ندارد (ذهبی، التفسیر و المفسّرون، بی تا: ۱/ ۱۹۰–۱۹۷؛ معرفت، تفسیر و مفسّران، ٥٩٣١: ٢/ ٩٠١).

۳. سیوطی در الدّر المنثور از حکیم ترمذی از وهب بن منبّه آورده است: برای همسر عزیز مصر حاجتي پيش آمد و به اطرافيان گفت نزد يوسف ميروم، آنها گفتند ما از اين كار تـو بـيم داريـم؛ امـا او گفت من از کسی که از خدا بیم دارد بیمی ندارم، پس مُلک او را دید و گفت: سپاس خدایی که بندهای را به موجب طاعتش یادشاه می کند و به خودش نگریست و گفت: سیاس خدایی را که یادشاهان را به سبب گناهشان بنده می گرداند. پس تمام نیازهایش را با او گفت و سپس یوسف با او ازدواج کرد و او را باكره يافت؛ چراكه شوهر قبلي او عنين بود (سيوطي، الدر المنثور، ١٤٠٤: ٤/ ٢٥).

٤. قرطبي (د ٦٧١ ق) از وهب بن منبّه آورده است: همانا ازدواج او با زليخا زن عزيز به هنگام ورود برادرانش بر او بود، و آن این است که همسر زلیخا در حالی که یوسف در زندان بـود وفـات کـرد و مال زلیخا رفت و چشمانش به خاطر گریه بر یوسف نابینا شد، و به گدایی از مردم روی آورد پس برخی از آنها به او ترحّم می کردند و برخی به او ترحم نمی نمودند و یوسف در هر هفته یکبار سوار بر مرکب به همراه جمعیتی در حدود صد هزار نفر از بزرگان قومش خارج میشد، پس به زلیخا گفتند: اگر بر سر راه یوسف بمانی شاید او حاجت تو را به چیزی برطرف کند سپس به او گفتند: [اقدامی] انجام نده؛ چراکه برخی کارهای تو همچون مراوده و زندان را ممکن است به خاطر آورد و تو را بیازارد. پس زن عزيز گفت: من به خُلق حبيبم از شما آگاهترم، سيس آنها را ترک کرد تـا زمـاني کـه يوسـف بـه همـراه یارانش گذشت، او ایستاد و با صدای بلند بانگ زد: تسبیح از آن کسی است که یادشاهان را به خاطر معصیتشان بنده گرداند و بندگان را به خاطر اطاعتشان یادشاه گرداند. یوسف پرسید: این کیست؟ زن عزیز گفت: من همان کسی هستم که بهترین خدمتکاران را به تو دادم و با دست خود موهای تو شانه زدم و در خانه من پرورش یافتی، و مقام تو را گرامی داشتم؛ اما از روی جهل و تکبّری که داشتم در آن افراط كردم، پس سست و ضعيف شدم و مالم رفت و شوكتم ويران شد و خواريم افزايش يافت و نابينا شدم و بعد از آنکه سعادتمند اهل مصر بودم مورد ترّحم آنها قرار گرفتم. به گدایی از مردم روی آوردم پس برخی به من ترحم می کردند و برخی ترحم نمی کردند، و این پاداش مفسدان است. یوسف به شدّت گریه کرد و به او گفت: آیا چیزی از محبّتی که نسبت به من داشتی هنوز باقی مانده است؟ زن عزیز گفت: به خدا سوگند نظری بر روی تو انداختن برای من دوست داشتنی تر از تمامی دنیاست، لیکن



قسمت جلو تازیانهات را تسلیم من کن، پس پوسف این چنین کرد و آن را بر سینه او گذاشت. پس در تازیانهای که در دستش بود اضطراب و ارتعاشی از خفقان قلب او احساس کرد، پس گریه کرد و به منزلش رفت. فرستاده ای نزد زن عزیز مصر فرستاد [که به او بگوید] اگر بی شوهر هستی تو را به ازدواج درآوریم، و اگر شوهر داری بی نیازت گردانیم. پس زن عزیز به فرستاده گفت: پناه میبرم به خدا از اینکه ملک مرا مسخره کرده باشد. روزگار جوانیم و بی نیازی و مال و عزّتم سپری شده است، آیا مرا امروز درحالي كه زن پير، نابينا فقير مي باشم مي خواهد؟ فرستاده، يوسف را از سـخنان زن عزيـز مصـر آگاه کرد، پس هنگامی که در هفته دوّم سوار بر مرکب [خارج شد] زن عزیز مصر بـر سـر راه او ظاهر شد، يوسف به او گفت: آيا فرستاده [پيام را] به تو ابلاغ كرد؟ زن عزيز گفت: خبر دادم تـو را يـک نظـر انداختن بهصورت تو برای من دوست داشتنی تر از دنیا و آنچه در آن است می باشد، پس یوسف امر کرد که شأن او را نیکو داشتند و خوش منظرش نمودند، سیس به سرعت به سوی یوسف برده شد، پس يوسف برخاست و به نماز و راز و نياز با خدا مشغول شد و زن عزيز يشت او ايستاد. يس يوسف از خدا خواست که جوانی و زیبایی و بینائی زلیخا را به او برگرداند، پس خداوند به خاطر بزرگداشت پوسف و اینکه از محارم خداوند عفّت پیشه کرد، جوانی، زیبایی و بینائی زلیخا را به او برگرداند و روزی که با یوسف قصد مراوده کرد زیباتر هم شد. یوسف با او درآمیخت و هنگامی که او را باکره یافت، از او درباره آن پرسید، زن عزیز گفت: ای پیامبر خدا همسر من عنین بود و قدرت همبسترشدن با زنان را نداشت، و تو حُسن و جمال ناشدنی داشتی؛ پس آن دو به زندگی خوش و خرّمی پرداختند، خداوند در هر روز خیر را برای آن دو خلق می کرد، و برای پوسف دو پسر به دنیا آورد: افراثیم و منشا (قرطبی، الجامع لاحكام القرآن، ١٣٨٤: ٩/ ٢١٤).

سند خبر مقطوع است و وهب بن منبّه قابل اعتماد نیست؛ در متن روایت نیز آمده است همراهان یوسف صدّیق حدود صدهزار نفر از بزرگان قوم او بودند! مگر مصر در آن زمان چقدر جمعیت داشته است که ۱۰۰ هزار نفر آنان از اشراف و بزرگان بودهاند؟

۵. شیخ صدوق گوید: پدرم رحمة اللَّه علیه فرمود: سعد بن عبد اللَّه، از ابراهیم بن هاشم، از عبداللَّه بن مغیره، از کسی که ذکرش نموده، از امام صادق الله نقل کرده است که: زلیخا خواست به ملاقات یوسف برود. ازاین رو اذن ملاقات گرفت، به او گفتند: به خاطر آن عملی که از تو نسبت به او صادر شد خوش نداریم تو را نزد وی ببریم. گفت: از کسی که خوف خدا دارد وحشتی ندارم، پس وقتی وارد بر یوسف شد، یوسف فرمود: ای زلیخا رنگ تو متغیر می بینم، چه چیز باعث آن گردیده است؟ زلیخا گفت: سیاس خدای را که سلاطین را به واسطه عصیانشان عبد و بنده نمود و بندگان را به واسطه زلیخا گفت: سیاس خدای را که سلاطین را به واسطه عصیانشان عبد و بنده نمود و بندگان را به واسطه



اطاعت و فرمانبرداری یادشاه و سلطان قرار داد. پوسف فرمود: چه چیز تو را بر آن داشت که آن عمل را نسبت به من انجام دادی؟ زلیخا گفت: ای پوسف حسن جمال و زیبایی رویت. پوسف فرمود: اگر پیامبر آخر زمان را که محمّدﷺ مینامند و صورتش از من زیباتر و خلقش بهتر و جود و کرَمش بیشـتر است ببینی چه خواهی کرد؟ زلیخا گفت: راست می گویی. یوسف فرمود: چگونه دانستی من راست می گویم؟ زلیخا گفت: وقتی نام مبارکش را بردی محبّتش در قلبم جای گرفت، خداونـد عـزّ و جـلّ بـه يوسف وحي نمود، او راست مي گويد و من به خاطر محبتش به محمّد الله او را دوست دارم، پس به يوسف فرمان داده شد كه با وي ازدواج نمايد (ابن بابويه، علل الشرائع، ١٣٨٥: ١/ ٥٥).

بررسی سند: روایت مرسل و درنتیجه ضعیف است. دو راوی یعنی «سعد بن عبدالله» و «عبدالله بن مغيره» مشترك هستند؛ آيتالله خويي در كتاب معجم رجال الحديث راويان مشترك را از طرق صحيح حديث نمي داند (خويي، معجم رجال الحديث بي تا: ٩/ ٨٣ـ٨٩؛ ١١/ ٣٦٤ و ٣٦٥).

٦. جماعتى به ما خبر دادند از ابومفضّل از محمّد بن جعفر بن محمّد بن رياح اشجعى از عبّاد بن یعقوب اسدی از ارطاة بن حبیب از زیاد بن منذر از امام صادق این که ایشان فرمود: هنگامی که زن عزيز نيازمند شد، به او گفتند كه نزد يوسف برود، پس در اين باره مشورت كرد، به او گفتنـد: ما بـر تـو بیمناکیم، گفت: هرگز، من همانا از کسی که از خدا می ترسد، نمی ترسم. پس هنگامی که بر او داخل شد و او را در مُلکش دید گفت: سیاس خدایی را که بندگان را با طاعتشان پادشاه گردانید و پادشاهان را با معصیتشان بنده گردانید. یوسف با او ازدواج کرد و او را باکره یافت. به او گفت: آیا این نیکوتر نیست؟ آیا این زیباتر نیست؟ زلیخا گفت: بهدرستی که من به چهار خصلت مبتلا شده بودم: زیباترین اهل زمان خود بودم و تو زیباترین اهل زمانت بودی؛ من باکره بودم و همسرم عنین بود (طوسی، الأمالي، ١٤١٤: ٢٥٦).

بررسی سند: ابن منذر معروف به ابوالجارود همدانی زیدی مذهب است و به همین منظور مورد طعن دو امام باقریب و امام صادق پی قرار گرفته است و تنها روایاتی که از محمد بن بکر الارجنبی روايت شده، مورد تأييد است (حلّي، خلاصة الاقوال في معرفة الرجال، ١٣٨١: ٢٢٣).

#### نتبجه

مقاله يوسف نگاشته رئوون فايرستون در دائرةالمعارف اسلام افزون بر برخي اشتباهات، بـ لحـاظ روشی نقایص عمدهای دارد که میتوان به کاستی در ارائه روایت قرآن از داستان یوسف؛ تأثیر پـذیری از عهد عتيق؛ عدم دقّت در بيان قرآن؛ بي توجّهي به اسلوب داستانسُـرايي قـرآن كـريم و ييگيـري نكـردن



تفاوت روایت عهد عتیق از یوسف با قصّه یوسف در قرآن اشاره کرد. از نکات مثبت مقاله یوسف این موارد قابل ذکر است: اشاره به لزوم مطالعه تطبیقی قرآن و کتاب مقدّس؛ بیان ویژگی هایی که باید در فرد باشد تا پیامبر شود؛ فایرستون این ویژگی ها را علم، اعتماد و عدالت بر می شمارد؛ تقسیم متن مقاله یوسف به دو بخش قرآنی و متون پساقرآنی؛ تبیین تأثیر فرهنگی قصّه یوسف در فرهنگ و هنر و ادبیات مسلمانان؛ تأثیر قصّه یوسف در عرفان اسلامی به طوری که وقایع مهم داستان یوسف منبع الهام بخشی برای شاعران و عارفان و معلّمان اخلاق بوده است که در آثار منظوم شاعران و آثار منشور عرفانی به شیوه های گوناگونی انعکاس یافته است.

از دیگر نتایج مهم به دست آمده از نقد مقاله یوسف می توان به این موارد اشاره کرد که در بیان قرآن، برادران، یوسف را به کاروانیان نفروختند؛ بلکه کاروانیان در مصر او را بـه بهـایی انـدک بـه عزیـز مصر (فرد دوم مملکت مصر) فروختند؛ پس از رسیدن پوسف به سن جوانی، او با دو کید مهم روبهرو شد؛ یکی درخواست کامجویی همسر عزیز مصر و دیگری دست بریدن چند زن درباری. یوسف پس از اجرای این دو نقشه علیه او و اطاعت نکردن از عزیز مصر و همسرش به زندان افتاد تا اینکه پوسف خواب مَلِک مصر (شخص اوّل مملکت مصر) را که معبّران دربار از تعبیـر آن درمانـده بودنـد تعبیـر و تأويل كرد. ملك، يوسف را به دربار فراخواند، ولي يوسف گفت تا معلوم نشود؛ چرا امرأة العزيز و چند زن درباری آن کارها را انجام دادهاند از زندان بیرون نمی آید. با فراخوان آن زنان و عزیزه مصر، مشخص شد یوسف بی گناه به زندان افتاده و آن کیدها را عزیز مصر راهبری می کرده است. ازاین رو، مَلِک مصر، عزیز مصر را برکنار و یوسف را به جای او بر مسند عزیزی مصر نشاند. با رحلت ملک مصر ، یوسف به یادشاهی مصر نیز رسید که این رویداد همزمان با ورود خاندان یعقوب به مصر بود. یوسف، پدر و مادرش را در کنار خودش بر تخت یادشاهی نشاند و برادرانش در اطراف آن سه بودند که مطابق با مراسم رسمی دربار مصر، خادمان دربار (نه برادران یوسف و پدر و مادرش) به مناسبت ورود خاندان يعقوب به مصر و جلوس يادشاه بر تخت، به تعظيم و سجده يرداختند. يوسف صدّيق در اينجا بـه يـدر گفت: این تأویل رؤیایی است که از قبل دیده بودم؛ یعنی در دوره کودکی، یوسف در خواب، ۱۱ ستاره و خورشید و ماه را به همواه عدّهای ناشناس دیده بود که آن افراد ناشناخته در برابر او سجده کردند. جمال خیرکننده و بی مانند یوسف و ازدواج زلیخا با وی نیز جعلی و ساختگی است که از طریق نقل اخباری بسيار ضعيف شهرت يافتهاند.



## منابع

- ١. قرآن كريم، ترجمه عبدالمحمّد آيتي، تهران: سروش، ١٣٦٨.
- ٢. ابن بابويه، محمد بن على، الأمالي، تهران: كتابچي، ١٣٧٦.
- ٣. علل الشرائع، قم: كتابفروشي داوري، ١٣٨٥.
- ٤. حمال الدين و تمام النعمة، تحقيق: على اكبر غفارى، تهران: اسلاميه، ١٣٩٥.
  - ٥. مصحح: على اكبر غفارى، قم: جامعه مدرّسين، ١٣٦٢.
- 7. احسانی، کیوان و فرهاد امرایی و رضا ملازاده یامچی، «نقد و ارزیابی مقاله "یوسف و زلیخا" دائره المعارف لیدن»، شبهه یژوهی مطالعات قرآنی، شماره ۲. ۱٤۰۱.
- ٧. حلّى، حسن بن يوسف، خلاصة الاقوال فى معرفة الرجال، تحقيق: سيدمحمدصادق بحر العلوم، نجف اشرف: مطبعة حيدرية، ١٣٨١.
  - ٨. خويي، سيدابوالقاسم، معجم رجال الحديث، موسسه الخوئي الاسلاميه، بي تا.
  - ٩. ذهبي، محمد حسين ، التفسير و المفسّرون، لبنان: دار احياء التراث العربي، بي تا.
- ۱۰. راد، علی، پارادایم جمال یوسف ای در تفسیر قرآن: از انگاره تا گفتمان، مشهد: مؤسسه چاپ و انتشارات آستان قدس رضوی، ۱۳۹۸.
- ۱۱. راد، علی، «احادیث جمال یوسف □در منابع اهل سنّت؛ آسیب شناسی و تاریخ گذاری»، علوم حدیث، شماره ۸۲. ۱۳۹۵.
- ۱۲. راد، علی ، «روایت زیبایی یوسف این در منابع حدیثی امامیه؛ مستندات و آسیبها»، پژهشنامه امامیه، شماره ۶. ۱۳۹۵.
- ۱۳. زمخشرى، محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل و عيون الأقاويل في وجوه التأويل، تحقيق: حسين احمد، مصطفى، بيروت: دار الكتاب العربي، ١٤٠٧.
  - ١٤. سمرقندي، نصر بن محمد، بحر العلوم، بيروت: دار الفكر، ١٤١٦.
- 10. سيوطى، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالماثور، قم: كتابخانه عمومى آيتالله العظمى مرعشى نجفى، ١٤٠٤.
- 17. طباطبایی، سیّدمحمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، بیروت: موسسه الاعلمی للمطبوعات، ۱۳۹۰.
  - ١٧. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، تهران: ناصر خسرو، ١٣٧٢.
    - ١٨. طبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دار المعرفة، ١٤١٢.



- ١٩. طوسى، محمد بن حسن، الامالي، قم: دار الثقافة، ١٤١٤.
- ٢. عسقلاني، احمد بن على، تعريف اهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، تحقيق: قاسم بن عبدالله القريوتي، عمان: مكتبة المنار، ٣٠٠٠.
  - ٢١. علم الهدى، على بن الحسين، تنزيه الأنبياء الله قم: الشريف الرضى، بي تا.
- ۲۲. عياشي، محمد بن مسعود، التفسير، تحقيق: هاشم رسولي، تهران: مكتبة العلمية الاسلامية، ١٣٨٠.
- ۲۳. فرزند وحی، جمال و نظام جمشیدی ، «نقد مقاله «یوسف» در دائرةالمعارف جودائیکا»، قرآنیژوهی خاورشناسان، شماره ۲۲. ۱۳۸۹.
- 37. قرطبى، محمد بن احمد، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردونى وإبراهيم أطفيش، قاهره: دار الكتب المصرية، ١٣٨٤.
  - ٢٥. قمى، على بن ابراهيم، تفسير، چاپ سوم، قم: دار الكتاب،١٣٦٣.
    - ٢٦. كتاب مقدّس (عهد عتيق و عهد جديد)، لندن: ١٩٥٤م.
- ۲۷. لسانی فشارکی، محمّدعلی (۱۳۹۵)، کارگاه تفسیر قصّه یوسف صدّیق، کرج: مؤسسه بشارت https://quranlsn.ir/multimedia/course/?id=3
- ۲۸. لسانی فشارکی، محمّدعلی و محسن رجبی قدسی، قصّه یوسف صدّیق (سلسله آثار آموزشی پژوهشی قصص قرآن ۲)، تهران: صدوچهارده (در دست چاپ).
- ۲۹. محمدقاسمی، حمید، اسرائیلیات و تاثیر آن بر داستانهای انبیا در تفاسیر قرآن، تهران: سروش، ۱۳۹۰.
  - ۳۰. معرفت، محمدهادی ، تفسیر و مفسّران، قم: تمهید، ۱۳۹۵.
- ۳۱. مفيد، محمد بن محمد، الإختصاص، تحقيق: على اكبر غفارى و محمود محرمي زرندى، قم: الموتمر العالمي لالفية الشيخ المفيد، ١٤١٣.
- ۳۲. مقاتل بن سليمان، تفسير، تحقيق: عبدالله محمود شحاته، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٢٣.
- ۳۳. میبدی، احمد بن احمد، کشف الاسرار و عدة الابرار (معروف به تفسیر خواجه عبدالله انصاری)، تهران: امیرکبیر،۱۳۷۱.
- ۳٤. میرعرب، فرجالله، بررسی ادّعای اقتباس قرآن از عهدین، قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، ۱۳۹۹.



- 35. Simpson, William Kelly, (2003), "Tale of the Two Brothers", The Literature of Ancient Egypt, translated by: R.O. Faulkner and Edward F. Wente, Yale University Press: New Harven and London.
- 36. Firestone, Reuven, "Yusuf", Encyclopedia of Islam (2002), Volume XI, The Netherlands: Leiden, Brill, page 352-354.
- 37. Leaman, Oliver, (2006), The Qur'an: An Encyclopedia, New York: Routledge, First edition.

#### يانوشت

منابع استفاده شده در مدخل يوسف در دائرةالمعارف اسلام

#### ١. منابع

- ۱. طبری، ج ۱/ص ۳۷۱–٤۱٤؛ ترجمه انگلیسی دابلیو. ام. برینر، تاریخ طبری، ج ۲، پیامبران و پادشاهان، آلبانی، ۱۹۸۷/ ص ۸۵–۱٤۸
  - ٢. ثعلبي، عرائس المجالس في القصص الانبيا، بيروت/ص ٩٤ -١٢٥
    - ٣. كسائي، قصص الانبيا، ويراش ايسنبرك/ ص ٧٩-١٥٦
      - ٤. ابن اثير، ج ١/ص ٥٤ ـ ٦١
  - آلفرد فلیکس لَندِن بیستون، تفسیر بیضاوی از سوره دوازدهم قرآن، اکسفورد، ۱۹۶۳
    - ٦. ابن كثير، قصص الانبيا، بيروت، ١٤٠٢/١٩٨٢، ج١/ ص ٦٦-٣١٧
      - ۷. جامی، یوسف و زلیخا، ترجمه دی. پندلبوری، لندن، ۱۹۸۰

#### ٢. مطالعات

- ۱. بی. هلر. افسانه یوسف فرمانده (آلمانی)؛ چاپ توسط ۱۹۲۲، ۱۹۲۸/ ص ۲۷۱-۲۷۱
- ۲. چی. مک دونالد، یوسف در قرآن و تفسیر مسلمانان، مطالعه تطبیقی، ج ۶۱، ۱۹۵۱/ ص
   ۲۰۷ ص ۲۰۷ ۲۲/ ص ۲۰۷ ۲۵
  - ٣. جِي. ناپرت، چهار حماسه سواحِلي، ليدن، ١٩٨٤/ص ٩-٥٨
- ٤. جِی. دی، یوحنّا، همسر یوسف و پوتیفار در ادبیات جهان. گلچینی از داستان جوانی
   پاکدامن و نامادری شهوتران، نیویورک، ۱۹٦۸
- ٥. آر. وای، ایبید، داستان یوسف در آیه عربی (نسخه خطی عربی لیدز ۳٤۷)= = ضمیمه ۳ به سالانه انجمن شرقی دانشگاه لیدز، لیدن ۱۹۷۰



- آنجلیکا، نیوورث، درباره ساختار سوره یوسف، ویرایش دابلیو. دییم و اس.وایلد، مطالعاتی در مطالعات عربی و سامی، آنتون اسپیتالر در هفتادمین سالگرد تولدش، ویسبادن ۱۹۸۰، ۵۲–۱۲۳.
- ۷. ای. اچ. جانز، یوسف در قرآن گفت و گوی نمایشی، عواطف انسانی، و حکمت نبوی، در اسلام مسیحیان، ج۷، ۱۹۸۱/ص ۲۹–۰۱: اماس استرن، محمد و جوزف. بررسی روایات قرآنی، در ۱۹۸۵، ۱۹۸۵، ج۶۶/ص ۱۹۳–۲۰۶
- ۸. مستنصر میر، داستان قرآنی یوسف. طرح، مضامین و شخصیت ها، در ۱۹۸۲، ۹۸۳، ۱۹۸۳، ج
   ۷۲/ص ۱-۱۰
- ۹. جی. رنزبرگ، ساختارهای ادبی در داستان های قرآنی و کتاب مقدس (درباره)یوسف، در
   ۱۱۸ ج ۷۹، ۱۹۸۸/ ص ۲۰–۱۱۸
- ۱۰. آلفرد لوئیس د پریمر، یوسف و محمد در سوره دوازدهم قرآن، اکس\_ان\_پرووانس، ۱۹۸۹
- ۱۱. ام.ای.اس. عبدالحلیم، داستان یوسف در قرآن و عهد عتیق، در اسلام و روابط مسیحیان و مسلمانان، (۱۹۹۰)/ص ۱۷۱\_۹۱.
  - ۱۲. سوزان تی. هالیس، مصر باستان "داستان دو برادر"، نورمن، اوکلا. ۱۹۹۰
- ۱۳. فدوا مالتی داگلاس، جسم زن، دنیای زن. جنسیت و گفتمان در نوشتار عربی-اسلامی، پرینستون ۱۹۹۱
- ۱٤. آنه ماری شیمل، یوسف در شعر مولانا رومی، ویرایش L. Lewisohn، میراث تصوف ایرانی قرون وسطی، لندن ۱۹۹۲، ۶۵\_۲۰.
- ۱۵. جِی، موریس، نمایش سوره یوسف. مقدمه ای بر علوم انسانی اسلامی، ویرایش .M.E. جِی، موریس، نمایش سیمل، زورنال مطالعات ترکی، ۱۹۹۶/ ص ۲۰۱-۲۶
- 17. شالوم گلدمن، حیله های زنان، حیله های مردان. همسر یوسف و پوتیفار در فرهنگ عامه خاور نزدیک، یهودی و اسلامی باستان، آلبانی ۱۹۹۵
  - ۱۷. جی، رنارد، هفت در به سوی اسلام، برکلی، و غیره ۱۹۹۱/ص ۲۵۹–۷۲
- ۱۸. ام. مک گاها، پوشش بسیاری از فرهنگ ها. داستان یوسف در ادبیات اسپانیایی، فلادلفیا، ۱۸. ام. مک گاها، پوشش بسیاری از فرهنگ ها. داستان یوسف در ادبیات اسپانیایی، فلادلفیا، ۱۸. ام. مک گاها، پوشش بسیاری از فرهنگ ها. داستان یوسف در ادبیات اسپانیایی، فلادلفیا،
- ۱۹. ام. برنشتاین، داستان های یوسف. بینامتنی در یهودیت و اسلام، دیترویت: در دست چاپ.

# Bi-Quarterly Scientific of the Qur'an and Orientalists, Spring and Summer 2023, 18(34), P:225-256 A Critical Examination of the Article "Yusuf" in the Encyclopedia of Islam

Mohsen Rajabi Qodsi and Seyedeh Farnaz Ettehad



#### Resources

*The Holy Quran*, Translated by Abd al\_Mohammad Ayati, Tehrna: Soroush, 1368 SH (1989 CE).

- 1. The Holy Bible (Old and New Testaments), London, 1954 CE.
- 2. Alm al\_Huda, Ali bin al\_Hussein, *Tanzih al\_Anbiya 'alayhim al\_Salam (The Purification of the Prophets*, Peace Be Upon Them), Qom: Sharif Razi, n.d.
- 3. Asqalani, Ahmad bin Ali, Ta'rif Ahl al\_Taqdis bi Maratib al\_Mawsufin bi al\_Tadlis (Introduction to the Degrees of Those Described with Fabrication), Amman: Maktabat al\_Manar, 1403 AH (1983 CE).
- 4. Ayashi, Mohammad bin Masoud, *Al\_Tafsir (The Interpretation of Quran)*, Tehran: Maktabat al\_Ilmiyyah al\_Islamiyyah, 1380 SH (2001 CE).
- 5. Ehsani, Keyvan, Farhad Amrayi, and Reza Molazadeh Yamchi, *Naqd va Arzyabi\_e Maqaleh 'Yusuf va Zulaykha' Daraye Dairat al\_Ma'arif\_e Lidan (Critique and Evaluation of the Article Yusuf and Zuleikha' in the Encyclopedia Leiden)*, Shubheh\_Pazhuhishi\_e Motale'at\_e Quran, No. 6, 1401 SH (2022 CE).
- 6. Farzand\_e Vahy, Jamal and Nezam Jamsheedi, "Naqd\_e Maqaleh 'Yusuf' dar Dairat al\_Ma'arif\_e Jodaeika" (Critique of the Article 'Joseph' in the Encyclopedia Judaica), Quran Pazhohi Khavaran (Orientalists' Quran Studies), No. 26, 1389 SH (2010 CE).
- 7. Firestone, Reuven, "*Yusuf*", Encyclopedia of Islam (2002 CE), Volume XI, The Netherlands: Leiden, Brill, page 352\_354.
- 8. Hilli, Hassan bin Yusuf, *Khulasah al\_Aqwāl fi Ma'rifat al\_Rijāl (The Summary of Statements in Knowing the Narrators)*, Edited by Seyyed Mohammad Sadeq Bahar al\_Ulum, Najaf Ashraf: Haideriyyah Press, 1381 SH (1962 CE).
- 9. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, *Al\_Amali (The Dictations)*, Tehran: Ketabchi Publications, 1376 SH (1997 CE).
- 10. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, *Ilal al\_Shara'i (The Reasons of Legal Rulings)*, Qom: Davari Publishing, 1385 SH (2006 CE).
- 11. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, *Al\_Khisal (The Characteristics)*, Edited by Ali Akbar Ghaffari, Qom: Association of Seminary Teachers, 1362 SH (1983 CE).
- 12. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, *Kamal al\_Din wa Tamam al\_Ni'mah* (Perfection of Religion and Completion of Blessings), Edited by Ali Akbar Ghaffari, Tehran: Islamiyyah, 1395 SH (2016 CE).



- 13. Khoei, Sayyid Abu al\_Qasim, *Mu'jam Rijal al\_Hadith (Dictionary of Hadith Narrators)*, Al\_Khoei Islamic Institute, n.d).
- 14. Leaman, Oliver, (2006 CE), *The Quran: An Encyclopedia*, New York: Routledge, 1<sup>st</sup> Edition.
- 15. Lesani\_Fesharki, Mohammad Ali and Mohsen Rajabi Qodsi, *Qisseh Yusuf Sadiq* (Series of Educational and Research Works on Quranic Stories 2), Tehran: 114 (Upcoming).
- 16. Lesani\_Fesharki, Mohammad Ali, "Kargah Tafsir\_e Qisseh Yusuf Siddiq:" (Workshop on the Interpretation of the Story of Joseph the Truthful), Karaj: Basharat\_e Tasnim Institute, 1395 SH (2016 CE) (https://quranlsn.ir/multimedia/course/?id=3).
- 17. Maqatil bin Sulayman, *Tafsir (The Interpretation of Quran)*, Edited by Abdullah Mahmoud Shihatah, Beirut: Dar Ihya al\_Turath al\_Arabi, 1423 AH (2002 CE).
- 18. Ma'rifat, Mohammad Hadi, *Tafsir va Mofassiran (Interpretation and Interpreters)*, Qom: Tameed, 1395 SH (2016 CE).
- 19. Mibudi, Ahmad bin Ahmad, Kashf al\_Asrar wa 'Uddat al\_Abrar (Revealing Secrets and Number of Righteous People) (Known as Tafsir Khwaja Abdullah Ansari), Tehran: Amir Kabir, 1371 SH (1992 CE).
- 20. Mirarab, Faraj Allah, Barrasi Ed'iyae Iqtibas al\_Quran az 'Ahdayn (Investigating the Claims of Quran Quotation from Old and New Testaments), Qom: Islamic Sciences and Culture Research Institute, 1399 SH (2020 CE).
- 21. Mohammad Qasimi, Hamid, Israeliat va Tathir\_e An bar Dastanha\_ye Anbiya dar Tafsir\_e Quran (Israelites and Their Influence on the Stories of Prophets in Quranic Interpretations), Tehran: Soroush, 1390 SH (2011 CE).
- 22. Mufid, Mohammad bin Mohammad, *Al\_Ikhtisas (The Specifications)*, Qom: The International Congress on the Millennium of al\_Sheikh al\_Mufid, 1413 AH (1993 CE).
- 23. Qomi, Ali bin Ibrahim, *Tafsir (The Interpretation of Quran)*, Qom: Dar al-Kitab, 1363 SH (1984 CE).
- 24. Qurtubi, Mohammad bin Ahmad, *Al\_Jami' li Ahkam al\_Quran (The Comprehensive Compilation of Quranic Rulings)*, Cairo: Dar al\_Kutub al\_Misriyyah, 1384 AH (2005 CE).

# Bi-Quarterly Scientific of the Qur'an and Orientalists, Spring and Summer 2023, 18(34), P:225-256 A Critical Examination of the Article "Yusuf" in the Encyclopedia of Islam

Mohsen Rajabi Qodsi and Seyedeh Farnaz Ettehad



- 25. Rad, Ali, Ahadith\_e Jamal\_e Yusuf dar Manabe'e Ahl\_e Sunnat: Asib\_Shenasi va Tarikh\_Gozari (The Hadiths of the Beauty of Joseph in Sunni Sources: Pathology and Chronology), Ulum\_e Hadith, No. 82, 1395 SH (2016 CE).
- 26. Rad, Ali, Paradigm\_e Jamal\_e Yusuf (A.S.) dar Tafsir\_e Quran: Az Angare ta Goftaman (The Paradigm of Beauty of Joseph in the Interpretation of the Quran: From Metaphor to Discourse), Mashhad: Astan Quds Razavi Publishing Institute, 1398 SH (2019 CE).
- 27. Rad, Ali, Ravayat\_e Ziba'i\_ye Yusuf (A.S.) dar Manabe'e Hadithi\_ye Imamiye: Mostanadat va Asib\_ha (The Narration of the Beauty Joseph in Imami Hadith Sources: Authenticity and Challenges), Pazhuheshnameh\_e Imamia, No. 4, 1395 SH (2016 CE).
- 28. Samarqandi, Nasr bin Mohammad, *Bahr al-'Ulum (The Ocean of Knowledge)*, Beirut: Dar al-Fikr, 1416 AH (1995 CE).
- 29. Simpson, William Kelly, (2003), *Tale of the Two Brothers*, The Literature of Ancient Egypt, Translated by: R.O. Faulkner and Edward F. Wente, Yale University Press: New Harven and London.
- 30. Suyuti, Jalal al\_Din, *Al\_Durr al\_Mansur fi Tafsir bi al\_Mathur (The Scattered Pearls in the Interpretation by the Transmitted Authentic Source)*, Qom: Public Library of Ayatollah Mara'shi Najafi, 1404 AH (1985 CE).
- 31. Tabari, Mohammad bin Jareer, *Jami al\_Bayan fi Tafsir al\_Quran (The Comprehensive Elucidation in the Interpretation of the Quran)*, Beirut: Dar al\_Ma'arifah, 1412 AH (1992 CE).
- 32. Tabarsi, Fadl bin Hassan, *Majma al\_Bayan fi Tafsir al\_Quran (The Collection of Elucidation in the Interpretation of the Quran)*, Tehran: Naser Khosrow, 1372 SH (1993 CE).
- 33. Tabatabai, Sayyid Mohammad Hussein, *Al\_Mizan fi Tafsir al\_Quran (The Balance in the Interpretation of the Quran)*, Beirut: Al\_A'lami Institute for Publications, 1390 AH (1970 CE).
- 34. Tusi, Mohammad bin Hassan, *Al\_Amali (The Dictations)*, Qom: Dar al\_Thaqafah, 1414 AH (1994 CE).
- 35. Zahabi, Mohammad Hussein, *Al\_Tafsir wa al\_Mufassirun (Interpretation and Interpreters)*, Lebanon: Dar Ihya al\_Turath al\_Arabi, n.d.
- 36. Zamakhshari, Mahmoud bin 'Umar, Al\_Kashshaf 'an Haqaiq Ghawamid al\_ Tanzil wa 'Uyun al\_Aqawil fi Wujuh al\_Ta'wil (The Unveiling of the Truths of the Ambiguities of Revelation and the Sources of Interpretation), Beirut: Dar al\_ Kitab al\_Arabi, 1407 AH (1986 CE).