

# The Critique of the Article Valid Recitations (Qira'at) in the Narrations of the Ahl al-Bayt (A.S.) and Its Relationship with Hafs's Recitation (Qira'at)\*

#### Hamed Sharifi Nasab '

#### **Abstract**



Some contemporary scholars have attempted to portray Hafs's recitation (Qira'at) as a valid and foundational recitation (Qira'at) according to Ahl al-Bayt (A.S.) by analyzing certain narrations of interpretation (tafsir). They have claimed, by selecting seventeen narrations, that the only recitation (Oira 'at) in complete conformity with the interpretation of the Ahl al-Bayt (A.S.) and serving as its basis is Hafs's recitation (Qira'at). Given that this claim attributes a connection to the Ahl al-Bayt (A.S.) and ascribes a recitation (Qira'at) as valid and accurate concerning the Holy Quran, it is crucial to examine the validity of this assertion. The current research is aimed at investigating this claim and evaluating the narrations and analyses presented in support of it. The conducted research reveals that out of the seventeen narrations presented, sixteen of them do not provide any evidence for the conformity of the recitation (Qira 'at) of the Ahl al-Bayt (A.S.) with Hafs's recitation (Qira'at) in Hafs's specific version. One remaining narration contradicts another narration in the same verse. Additionally, it becomes evident that even these seventeen selected narrations, which lack substantial evidence for the claim, were cherry-picked while numerous narrations of interpretation contradicting Hafs's recitation (Qira'at) are regarded; for instance, in this research, twenty narrations are presented in the interpretation of thirteen verses, and none of them align with Hafs's recitation (Qira'at), confirming that the recitation (Qira'at) of the Ahl al-Bayt (A.S.) cannot be based on the recitation (Qira 'at) of one of the reciters.

**Key words:** Immaculate Reciters, Asim's Recitation (Qira'at), Hafs's Recitation (Qira'at), Narrations of the Ahl al-Bayt (A.S.).

Y. Ph.D. Graduate in Quran and Hadith Sciences, University of Tehran, Tehran; (h.sharifinasab@chmail.ir).





مقاله علمی ـ یژوهشی

# نقد مقالهٔ «قرائت معتبر در روایات تفسیری اهلبیت(ع) و ارتباط آن با روایت حفص از عاصم»\*

#### حامد شریفینسب<sup>۱</sup>



چکیده

برخی از نویسندگان معاصر تلاش کردهاند تا با تحلیل برخی روایات تفسیری، قرائت عاصم به روایت حفص را قرائت معتبر و مبنا نزد اهل بیت جلوه دهند؛ پس با گزینش هفده روایت ادعا کردهاند که تنها قرائتی که در همهٔ این روایات با تفسیر اهل بیت انطباق دارد و مبنای تفسیر اهل بیت بوده، روایت حفص از قرائت عاصم است. از آنجاکه این ادعا از جهتی به اهل بیت نسبت داده شده و از جهت دیگر، قرائتی را بهعنوان قرائت معتبر و صحیح به قرآن کریم منتسب کرده، بررسی صحّت این ادعا بسیار ضروری است و پژوهش حاضر با همین هدف، به بررسی این ادعا و ارزیابی روایات و تحلیل های ارائه شده، پرداخته است. پژوهش انجام گرفته نشان می دهد که از هفده روایات دارنه شده، شانزده روایت هیچ دلالتی بر مطابقت قرائت اهل بیت با قرائت عاصم به روایت حفص ادائه شده شده نیز با روایتی که دلالتشان بر مدعا ناتمام است، گزینشی انتخاب شده و روایات تفسیری متعدّدی که بر خلاف روایت حفص است، نادیده گرفته شدهاند. به عنوان نمونه در روایات تفسیری متعدّدی که بر خلاف روایت حفص است، نادیده گرفته شدهاند. به عنوان نمونه در واین حقیقت را تأیید می کنند که اساساً قرائت اهل بیت شرا را نمی توان مبتنی بر قرائت یکی از قاریان و این حقیقت را تأیید می کنند که اساساً قرائت اهل بیت شرا را نمی توان مبتنی بر قرائت یکی از قاریان حلوه داد.

واژگان كليدى: قرائت معصومان، قرائت عاصم، روايت حفص، روايات اهل بيت ﷺ.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٠٨/۱٥ و تاریخ تأیید: ۱٤٠١/٠٣/٠٥

۱. دکتری علوم قرآن و حدیث، دانشگاه تهران؛ (h.sharifinasab@chmail.ir).



#### مقدمه

یکی از چهارده روایت از قاریان هفتگانه، روایت حفص از قرائت عاصم است که در چند سدهٔ اخیر، در بیشتر سرزمینهای اسلامی رواج یافته است. ازآنجاکه در طول دَه سدهٔ نخست هجری، هیچ گزارشی در رابطه با رواج قرائت عاصم به روایت حفص حتی در یک شهر و حتی در یک دوره یافت نمی شود . (حاجی اسماعیلی، ۱۳۹۳: ۱۲۹–۱۲۲؛ شریفی نسب، ۱۶۰۱: ۱۲۰–۱۷۲۱)، برخی از نویسندگان معاصر که این قرائت را قرائت رایج از صدر اسلام تا عصر حاضر معرفی می کنند، به دنبال شواهد تحلیلی رفته اند تا فقدان گزارشهای تاریخی را در این رابطه جبران کنند و از این راه، روایت حفص از عاصم را قرائتی برتر و متمایز از سایر قرائات جلوه دهند و آن را قرائتی معتبر و کاملاً مطابق با قرائت نبوی و قرائت معصومان معرفی کنند.

از جمله اقداماتی که اخیراً برای اعتباربخشیدن به روایت حفص از عاصم صورت گرفته، نسبتدادن این قرائت به اهل بیت است. در این زمینه مقالهای با عنوان «قرائت معتبر در روایات تفسیری اهل بیت و ارتباط آن با روایت حفص از عاصم» در شمارهٔ ۵۰ از مجلهٔ «تحقیقات علوم قرآن و حدیث»، در تابستان ۱۶۰۰ منتشر شده است که در آن، هفده روایت تفسیری از اهل بیت گزینش شده و با تحلیل آنها چنین نتیجه گیری شده است که قرائت معتبر و ملاک نزد اهل بیت فقط قرائت عاصم به روایت حفص بوده است.

ملاحظهٔ مقالهٔ مزبور نشان می دهد که این ادعا فاقد پشتوانهٔ علمی است و نسبت دادن آن به اهل بیت اهل سبتی نادرست و خلاف واقع است که از گردآوری گزینشی چند روایت و تحلیل سلیقه ای آنها نشئت گرفته است. همچنین مقالهٔ ذکرشده دارای ضعفها و اشکالات متعددی از نظر ساختار، روش، استنادها و محتواست که در جای خود قابل نقد است؛ اما در پژوهش حاضر تنها از بُعد روایی به نقد این مقاله پرداخته می شود و دلالت روایات استنادشده بر مدعا ارزیابی می گردد و روایات نادیده گرفته شده ارائه می شود.

#### الف. نقد استناد به روایات تفسیری اهل بیت ﷺ

در مقالهٔ مزبور تعدادی روایت در قالب جدول و تعدادی به صورت مشروح ارائه شده است که مجموع آنها به هفده عدد می رسد که در اینجا به همان ترتیب مورد ارزیابی قرار می گیرند.







### ١. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿فَتَلَقَّىٰ آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِماتٍ ﴾

در روایت شمارهٔ (۱) از مقالهٔ مزبور، از امام صادق این چنین روایت شده است: «عَلَّمَهُ الْکَلِمَاتِ النَّبِي تَلَقَّاهَا مِنْ رَبِّهِ وَ هِي (سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَ بِحَمْدِكَ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْت...)» (قمی، ۱٤۰٤؛ ۱٤٪). نویسندگان این روایت را به عنوان شاهد برای قرائت «آدم» در آیهٔ ﴿فَتَلَقَّیٰ آدَمُ مِنْ رَبِّهِ کَلِماتٍ ﴾ (بقرة: ۳۷) ذکر کرده اند که در مقابل قرائت ابن کثیر قرار دارد که «آدم» را منصوب قرائت کرده است (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰).

این در حالی است که اولاً، نویسندگان در همین مقاله تأکید کردهاند که تنها روایتی می تواند شاهد محسوب شود که در مقام تفسیر آیه و تبیین مفهوم پنهان آیه باشد یا خود روایت، به آیه استناد کند و اگر روایتی با آیه ارتباط معنایی داشته باشد، اما در مقام تفسیر و تبیین مفهوم پنهان آیه نباشد و به آیه استناد نکرده باشد، به عنوان شاهد پذیرفتنی نیست؛ بلکه «روایت تناسبی» نامیده می شود (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰ کا: ۵۰-۵۰). نویسندگان با تکیه بر همین مطلب، وقتی روایت فقهی اهل بیت را در مورد آیه ﴿وَ لا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّی یَطُهُرْنَ ﴾ (بقره: ۲۲۲) مخالف روایت حفص تصور کردهاند، آن روایت را به دلیل تناسبی بودن کنار گذاشته اند؛ زیرا در آن روایت فقهی نه به آیه استناد شده و نه در مقام تفسیر آیه بوده است (حسینی و دیگران، ۱۱۶۰ ۲۷-۲۳؛ پاورقی). با این توضیح، روایت ذکرشده نیز نمی تواند شاهدی برای قرائت آیهٔ «فتلقی آدم» تلقی شود؛ زیرا در این روایت که به داستان مفصل حضرت آدم سی شاهدی برای قرائت آیهٔ ستناد نشده و روایت در مقام تفسیر و تبیین آیه نبوده است.

ثانیاً، بر اساس قرائت «فتلقی آدم من ربه کلمات»، فعل «تلقی» یک فعل دوطرفه محسوب می شود که فاعل و مفعول آن، رابطهٔ متقابل دارند و در صورت جابه جاشدن نیز همان معنا را می دهند؛ چنان که گفته می شود «ما تلقّاك فقد تلقیته» و «ما نالك فقد نلته» (ابن خالویه، ۱۲۲۱: ۷۵)؛ بر این اساس معنای قرائت ابن کثیر نیز با معنای قرائت مشهور یکسان است و روایت امام با معنای هر دو قرائت سازگاری دارد.

# ٢. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿مَا نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِها﴾

در روایت شمارهٔ (۲) از امام باقر ایم نقل شده که در مورد آیهٔ «ما نَنْسَخْ مِنْ آیَةٍ أَوْ نُنْسِها نَأْتِ بِخَیْرِ مِنْها أَوْ مِثْلِها ﴾ فرمود: «الناسخ ما حوّل و ما ینسیها: مثل الغیب الذی لم یکن بعد کقوله «یَمْحُوا اللَّهُ ما یَشاءُ وَ یُثْیِتُ وَ عِنْدَهُ أُمُّ الْکِتابِ ﴾ » (عیاشی، ۱۳۸۰: ۱۳۸۰؛ ۵۰)؛ قمی مشهدی، ۱۳۲۸: ۱۱۲/۲). در این آیه، ابن کثیر و ابوعمرو «نَنْسَءُها» و سایر قاریان هفتگانه «نُسْمِها» قرائت کرده اند که قرائت اول مهموز و از ریشهٔ «نسی» است.



نویسندگان روایت ذکرشده از امام باقر این را شاهدی بر قرائت «نُسْها» دانسته اند؛ زیرا با معنای تأخیر سازگار نیست (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰ ، ۷۵). با این حال عجیب است که نویسندگان که این روایت را از کتاب قمی مشهدی نقل کرده و به آن ارجاع داده اند، چگونه روایتِ صفحهٔ سابقش را ندیده اند؛ روایتی که از امام هادی این نقل شده و تنها با قرائت «نُسْنَءُها» به معنای تأخیر سازگار است: «وَ عِنْدَهُ مَا تَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ يُقَدِّمُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ وَ يُوَخِّرُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ (ما نَنْسَخْ مِنْ آیَةٍ أَوْ ننسها نَأْتِ بِخَیْرٍ مِنْها أَوْ مِثْلها)» (کلینی، ۱۲۸۷: ۱۲۸۱؛ قمی مشهدی، ۱۱۵/۸: ۱۱۵/۸).

به هر حال اگر روایت امام هادی ایم را که دارای سند متصل است بر روایت امام باقر ایم که سندش دارای ضعف و ارسال است، ترجیح ندهیم، دست کم نباید با نادیده گرفتن آن روایت، قرائت مبنا را در این آیه نزد اهل بیت هی قرائت «نُنْسِها» ادعا کنیم.

#### ٣. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿ يُخْرِجُ الْحَى مِنَ الْمَيِّتِ ﴾

در روایت شمارهٔ (۳) به صورت مرسل از امام حسن عسکری الله نقل شده که فرمود: «حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ جَدِّهِ عَنِ الصَّادِقِ لِللهِ قَالَ: إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا مَاتَ لَمْ یَکُنْ مَیِّتاً فَإِنَّ الْمَیِّتَ هُوَ الْکَافِرُ إِنَّ اللَّهَ عَنْ جَدِّهِ عَنِ الصَّادِقِ لِللهِ قَالَ: إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا مَاتَ لَمْ یَکُنْ مَیِّتاً فَإِنَّ الْمَیِّتَ هُوَ الْکَافِرُ إِنَّ اللَّهَ عَنْ جَدِّهِ الْمَیِّتِ وَیُخْرِجُ الْمَیِّتَ مِنَ الْمَیِّتَ مِنَ الْمَیِّ» (صدوق، ۱٤٠٣: ۲۹۰-۲۹۱؛ قمی مشهدی، ۱۳۶۸: ۳۰/۳).

نویسندگان مقاله به این روایت چنین استناد کردهاند: «میّت» به صورت مشدّد دلالت بر انسان مرده می کند و «مَیْت» با یاء ساکن به معنای زمین مرده است و در این روایت و استناد امام این به آیه مفهوم انسان مرده است (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰: ۵۷).

استناد به این روایت نیز پذیرفتنی نیست؛ زیرا اولاً، تفاوت بیان شده که البته هیچ منبعی برای آن ارائه نشده، یک تفاوت ساختگی و بی مبناست؛ زیرا اصل این کلمه در واقع «مَوْیِت» یا «مَیْوِت» بوده است که به دلیل اجتماع واو و یاء که اولی ساکن بود، اعلال صورت گرفته است؛ برخی واو و یاء را در هم ادغام کرده و آن را بهصورت مشدد (مَیّت) قرائت کردهاند و برخی دیگر برای تخفیف، یکی را حذف کردهاند و بدون تشدید (مَیْت) قرائت کردهاند (ابنخالویه، ۱۲۲۱؛ ۱۰۷؛ فارسی، ۱۲۱۳: ۳/۲۸ حذف کردهاند و بدون تشدید (مَیْت) قرائت کردهاند (ابنخالویه، ۱۵۲۱؛ ۱۰۷؛ فارسی، ۱۲۱۳؛ ۳/۲۸ و به همین دلیل تصریح شده است که «میّت» و «میّت» کاملاً به یک معنا هستند (نحاس، ۱۲۲۱)



۳۲۲/۳ - ۲٤۷؛ قرطبی، ۱۳٦٤: ۱۳۲۵- ۳۲۷). عجیب آن است که نویسندگان که برای اشاره به قرائات مختلف در این آیه به کتاب خطیب ارجاع دادهاند، به تصریح او بر یکسانبودن معنای این دو قرائت توجهی نکردهاند (خطیب، ۲۰۰۲: ۷۰/۱).

ثانیاً، تفاوت ساختگی ادعا شده بین «مَیّت» و «مَیْت» حتی در استعمالات قرآن کریم نیز نقضهای متعدّد دارد؛ ادعای اینکه «میّت» بهصورت مشدّد، بر انسان مرده دلالت میکند، با آیاتی مانند ﴿سُقْناهُ لِبَلَدٍ مَیِّتِ﴾ (فاطر: ۹) نقض میشود و ادعای مانند ﴿سُقْناهُ لِبَلَدٍ مَیِّتِ﴾ (فاطر: ۹) نقض میشود و ادعای اینکه «مَیْت» با یاء ساکن به معنای زمین مرده است نیز با آیات متعدّدی نظیر ﴿أَ وَ مَنْ کَانَ مَیْتاً فَا خُییْناهُ وَ جَعَلْنا لَهُ نُوراً یَمْشی بِهِ فِی النَّاسِ﴾ (انعام: ۱۲۲)، ﴿إِنَّما حَرَّمَ عَلَیْکُمُ الْمَیْتَةَ﴾ (بقره: ۱۷۳؛ نقض میشود که در این آیات «میْت» به سکون یاء، به هیچوجه به معنای زمین مرده نیست.

### ٤. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿فَيُضاعِفَهُ لَهُ ﴾

در روایت شمارهٔ (٤) از امام باقر الملح خنین نقل شده است: «أَ لَیْسَ قَدْ قَالَ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ (فَیْضاعِفَهُ لَهُ أَضْعافاً كَثِیرَةً) فَالْمُؤْمِنُونَ هُمُ الَّذِینَ یُضَاعِفُ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ لَهُمْ حَسَنَاتِهِمْ لِكُلِّ حَسَنَةٍ سَبْعُونَ ضِعْفاً فَهَذَا فَضْلُ الْمُؤْمِنِ وَ یَزِیدُهُ اللَّهُ فِي حَسَنَاتِهِ عَلَی قَدْرِ صِحَّةِ إِیمَانِهِ أَضْعَافاً كَثِیرَةً » (كلینی، ۱٤٠٧؛ الْمُؤْمِنِ وَ یَزِیدُهُ اللَّهُ فِي حَسَنَاتِهِ عَلَی قَدْرِ صِحَّةِ إِیمَانِهِ أَضْعَافاً كَثِیرَةً » (كلینی، ۱٤٠٥؛ ۲۷/۲؛ فیضکاشانی، ۱٤۱۵: ۱۷۰۸). در آیهٔ مورد اشاره، دو قرائت «فیضاعفه» و «فیضعّفه» و «فیضعّفه» مطرح است که نویسندگان مقاله قرائت «فیضعّفه» را به معنای تشدید و تکرار تضاعف معنا کرده و قرائت «فیضاعفه» را به معنای تشدید و سپس اینگونه به روایت استناد کردهاند که در آن سخنی از تکرارِ تضاعف نیست و فعل «یضاعف» در آن به کار رفته است نه «یضعّف» (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰).

اما اولاً، «یُضاعفُ» و «یُضَعَفُ» در لغت به یک معنا هستند و تنها دو لغت مختلف و دارای معنای واحد محسوب می شوند (فارسی، ۱٤۱۳: ۱۲۰۸- ۳٤۹: سمرقندی، ۱۲۱۸: ۱۲۰۸؛ طبرسی، ۱۳۷۲: ۲۰۲۱؛ طبرسی، ۱۳۷۲: ۲۰۲۱؛ حتی افرادی که یک قرائت را بر دیگری ترجیح دادهاند، هیچ تفاوتی در معنای آن دو ذکر نکردهاند؛ بلکه تنها کثرت استعمال «یضاعف» را دلیل ترجیح آن معرفی کردهاند (طبری، ۱٤۱۲: ۳۷۲/۲).

البته برخی تلاش کردهاند تفاوتهایی برای «یضاعف» و «یضعّف» ارائه کنند؛ برخی «یُضاعف» را بیشتر از «یُضعّف» دانسته و «یُضعّف» را به معنای تکرار و مداومت فعل معنا کردهاند (ابنخالویه،



۲۱۲۲: ۹۸)؛ برخی دیگر نیز «یضعّف» را به معنای دو برابرشدن و «یضاعَف» را به معنای چند برابرشدن گزارش کردهاند (ابوحیان، ۱۲۲۰: ۱۵۲۰: ۵۰/۱۰ ) هرچند خود هر دو قرائت را به معنای واحد دانستهاند (ابوحیان، ۱۲۲۰: ۲۰۲۰) که روشن است معنای دو برابرشدن برای «یُضعّف» در آیهٔ «فَیُضعّفهٔ لَهُ أَضْعافاً کَثِیرَةً » صحیح نیست؛ زیرا با «أَضْعافاً کَثِیرَةً» در تناقض است. برخی دیگر به عکس، «یُضعّف» را به معنای تکثیر دانستهاند (بغوی، ۱۲۲۰: ۲۰۳۱). به هر حال تفاوتهای ادعا شده برای «یضاعف» و «یضعّف» مبنای مشخصی ندارند؛ به خصوص آنکه استعمال یک فعل در دو باب مختلف به معنای واحد مانند «قرّ» و «استقرّ» در زبان عربی بسیار است (فارسی، ۱۲۱۳).

ثانیاً، حتی بر فرض آنکه «یُضعّف» دلالت بر تکرار و مداومت فعل داشته باشد، ادعای نویسندگان که گفته اند در روایت سخنی از تکرار تضاعف نیست، نادرست است؛ زیرا در روایت آمده است تضاعف هفتاد برابری در قبال هر حسنه تکرار می شود «یُضَاعِفُ اللَّهُ... لِکُلِّ حَسَنَةٍ سَبْعُونَ ضِعْفاً»؛ پسروایت با قرائت «یضعّف» به معنای تکرار و مداومت هم سازگار است.

ثالثاً، وقتی «یضعّف» و «یضاعف» به یک معنا باشند، به کار رفتن فعل «یضاعف» در روایت، الزاماً به معنای تأیید آن قرائت نیست؛ زیرا امام می تواند برای تفسیر یک کلمه، از کلمهٔ هم معنای آن استفاده کند.

#### ٥. نقد استناد به روایت ذکر شده در تفسیر ﴿فَمَا بَلَّغْتَ رسالَتَهُ ﴾

در روایت شمارهٔ (٥)، آیهٔ ﴿یا أَیهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ ما أُنْزِلَ إِلَیكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَما بَلَّعْتَ رِسالَتَهُ ﴾ به مأموریت ابلاغ ولایت حضرت علی ﷺ تفسیر شده است و در مقاله ادعا شده که این روایت تفسیری با قرائت «رسالته» به شکل جمع است (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰، ۵۸).

این در حالی است که اولاً، «رسالات» به صورت جمع به معارف اعتقادی مانند توحید و معاد و شرائع دینی اشاره دارد و «رسالة» به صورت مفرد نیز به جنس رسالت که مشتمل بر همین امور است، اشاره دارد و در نتیجه «رسالة» و «رسالات» چه به شکل مفرد یا جمع، دارای معنای جمع است (فارسی، ۱٤۱۳ در نتیجه «کا ۲۲۵۳ کا طبرسی، ۱۳۷۲: ۳۲۳ کا ۴۳۳ کا بنابراین معنای دو قرائت یکسان است.

ثانیاً، در این آیه، عدم ابلاغ ولایت حضرت علی به منزلهٔ عدم ابلاغ رسالت یا رسالات پیامبر اکرم من تلقی شده است که بیانگر اهمیت آن است؛ به این معنا که اگر پیامبر اکرم منالهٔ ولایت حضرت علی به را که مامور ابلاغ آن است، ابلاغ نکند به منزلهٔ آن است که اصل رسالت یا رسالات





خویش را انجام نداده است؛ پس این روایت مقصود از «بَلِّغْ ما أُنْزِلَ إِلَیكَ مِنْ رَبِّكَ» را تفسیر می کند و تأثیری در «فَما بَلَّغْتَ رسالَتَهُ» یا «رسالاته» ندارد.

### ٦. نقد استناد به روایت ذکر شده در تفسیر ﴿كُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ ﴾

در روايت شماره (٦) نيز كه به آيه ﴿ كُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَ آتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصادِهِ ﴾ (انعام: ١٤١) ارتباط دارد، چنين آمده است: «سَأَلْتُ أَبَا عبدالله ﴿ لِللهِ عَنْ قَوْلِهِ عَزَّوَجَلَ (وَ آتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصادِهِ) قَالَ الضَّغْثَ مِنَ السَّنْبُلُ وَ الْكَفَ مِنَ التَّمْرِ إِذَا خرص» (قمى، ١٤٠٤: ٢١٨/١).

نویسندگان مقاله مدعی اند که این تفسیر امام با قرائت «ثَمَر» به صورت مفرد سازگارتر از قرائت «ثُمُر» به صورت جمع است؛ زیرا امام «سنبل» را که در این عبارت تفسیر «ثمر» است، به صورت مفرد بیان کرده نه جمع به صورت «سنابل» (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰ ۵۸ - ۵۹).

این در حالی است که اولاً، «الضِّغْثَ مِنَ السُّنْبُلِ» و «الْکَفَ مِنَ التَّمْرِ» در روایت، تفسیر «اَتُوا حَقّهُ» است نه تفسیر «کُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ»؛ یعنی بیان مقدار حقی است که در هنگام برداشت محصول پرداخت می شود نه بیان مقداری که باید از میوه ها خورده شود؛ پس این روایت اساساً ارتباطی با «مِنْ ثَمَرهِ» و قرائت آن ندارد.

ثانیاً، «ثَمَر» در آیهٔ ذکر شده و سایر آیات مثل ﴿وَ کَانَ لَهُ ثَمَرُ ﴾ (کهف: ۳۲) و ﴿وَ أُحیطَ بِثَمَرِهِ ﴾ (کهف: ۲۲) اسم جنس و دارای معنای جمع است که مفرد آن با تاء وحدت مانند ﴿کُلَّما رُزِقُوا مِنْها مِنْ ثَمَرَةٍ رِزْقاً... ﴾ (بقره: ۲۰) به کار میرود (ابن خالویه، ۱۲۱۱: ۱۲۱-۱۲۷؛ فارسی، ۱۱۱۳: ۳۲۸–۳۲۷) بنابراین قرائت «ثَمَره» نیز مانند قرائت «ثُمُره» دارای معنای جمع است و این دو قرائت تفاوتی در معنا ندارند تا مفرد یا جمع بودن روایت، تأیید یکی از این دو قرائت محسوب شود.

ثالثاً، اگر فرض شود که روایت ذکر شده، تفسیر «کُلُوا مِنْ ثَمَرِه» است نه «آتُوا حَقَّهُ» و فرض شود که «ثَمَره»، کلمه ای مفرد است نه جمع، در این صورت روایت امام تأیید قرائت «ثُمُره» خواهد بود نه قرائت حفص؛ زیرا «السنبل» و «التمر» اسم جنس و دارای معنای کثرت و جمع اند و مفرد آنها با تاء وحدت (سنبلة - تمرة) همراه می شود؛ افزون بر آن که «الضغث» به معنای یک دسته و مجموعه است و «الکف من التمر» به معنای یک مشت خرماست که هر دو، دلالت بر تعدد خوشهها و



خرماها دارند؛ پس روایت در هر صورت دارای معنای جمع است و با قرائت «تُمُره» سازگار خواهد بود نه با قرائت حفص.

#### ٧. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿يَخْرُجُ نَباتُهُ ﴾

در روایت شمارهٔ (۷) آمده است که «قَالَ عَمْرُو بنُ الْعَاصِ لِلْحُسَینِ ﴿ اِللَّهِ ... مَا بَالُ لِحَائِكُمْ (لِحَاكُمُ) ﴾ أُوفَرُ مِنْ لِحَائِنَا (لِحَانَا) فَقَالَ ﴿ فَلَا لِللَّهِ الطَّيبُ يَخْرُجُ نَباتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَ الَّذِى خَبْثَ لا يُخْرُجُ إِلَّا نَكِداً ﴾ أَوْفَرُ مِنْ لِحَائِنَا (لِحَانَا) فَقَالَ ﴿ فَلَا لَلَّهُ لِللَّهِ الطَّيبُ يَخْرُجُ نَباتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَ اللَّذِى خَبْثَ لا يُخْرُجُ إِلَّا نَكِداً ﴾ عمرو بن عاص از امام حسین ﴿ پرسید: چرا ریش شما از ریش ما پر پشت تر است؟ امام حسین ﴿ اللهِ آن آلهِ را تلاوت فرمود (ابن شهر آشوب، ۱۳۷۹: ۱۷/۶؛ مجلسی، ۱۱۶۰ کا ۲۰۹/٤ ).

نویسندگان مقاله، سخن عمروبن عاص را «مَا بَالُ لِحَائِكُمْ أَوْفَرُ مِنْ لِحَائِنَا» به عنوان «فقال حسین بن علی طبح» مطرح کرده اند و سپس ادعا کرده اند که «أوفر» یک فعل لازم است و استناد به این آیه، با قرائت «یَخرُجُ» که آن هم فعل لازم است سازگارتر است تا قرائت «یُخرِجُ» (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰: ۹۹).

این در حالی است که اولاً، جملهٔ اول و کلمهٔ «أوفر» سخن عمرو بن عاص است نه امام حسین اللید. ثانیاً، کلمهٔ «أَوْفَرُ» اساساً فعل نیست، چه رسد به آن که از لازم یا متعددی بودن آن سخن گفته شود؛

«أَوْفَرُ مِنْ» بر وزن «أَفْعَل مِنْ»، مشهورترين حالت كاربرد اسم تفضيل است.

ثالثاً، حتى اگر در موردى در سخن سائلى، یک فعل به صورت لازم به کار رفته باشد، هیچ ضرورتى ندارد که امام در پاسخ، حتماً فعل لازم به کار ببرد؛ پس ملازمهاى بین لازم یا متعدى بودن دو فعل متفاوت در سوال و جواب و جود ندارد تا قرینهٔ یکدیگر محسوب شوند؛ به ویژه زمانى که پاسخ، اقتباسى از آیات قرآن باشد.

### ٨. نقد استناد به روایت ذکر شده در تفسیر ﴿لِیَمیزَ اللَّهُ ﴾

در روایت شمارهٔ (۸) از رسول خدای نقل شده که خداوند در معراج در شأن حضرت علی الله فرمود: «...به یعرف أولیائی من أعدائی و به یمیز حزب الشیطان من حزبی...» (صدوق، ۱۳۷۸: ۱۳۲). نویسندگان مقاله، این روایت را به آیهٔ ﴿لِیَمیزَ اللّهُ الْخَبیثَ مِنَ الطّیّبِ﴾ (أنفال: ۳۷) ارتباط دادهاند که حمزه و کسایی آن را «لیُمیّزَ» از باب تفعیل و سایر قاریان سبعه «لِیَمیزَ» بهصورت ثلاثی مجرد قرائت کردهاند؛ سپس چنین نوشتهاند: «یمیّز» مفهوم برتریدادن و «یَمیزُ» مفهوم جداکردن را میرساند در این روایت با توجه به فعل «یعرف» روایت با قرائت «یَمیزُ» یعنی شناختن و جداکردن سازگارتر است (حسینی و دیگران، ۱۱۶۰، ۹۵).



استناد به این روایت برای مدعا بسیار شگفت است؛ زیرا اولاً، روایت هیچ ارتباطی با آیه ندارد و نه به آیه استناد کرده و نه در مقام تفسیر آیه است؛ پس این روایت، شأنیت شاهدبودن را برای قرائت آیه ندارد.

ثانیاً، تفاوت بیانشده بین دو قرائت، که البته هیچ منبعی برای آن ارائه نشده، یک تفاوت ساختگی و بی بیمبناست و دو فعل «مَیَّزَ یُمَیِّزُ» و «مَازَ یَمیزُ» هیچ تفاوتی در معنا با یکدیگر ندارند (ابنخالویه، ۱۱۲۱: ۱۱۸؛ فارسی، ۱۲۱۳: ۱۱۸۳).

ثالثاً، معنای ساختگی ارائه شده برای قرائت «لیُمیِّزَ» اساساً با شأن قرآن کریم و خداوند متعال سازگاری ندارد؛ زیرا در این صورت آیه به این معنا خواهد بود که خداوند، خبیث را برتری می دهد.

# ٩. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿مُرْجَوْنَ لِأَمْرِ اللَّهِ ﴾

در روايت شمارة (٩) در رابطه با آية ﴿ وَ آخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْرِ اللَّهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَ إِمَّا يَتُوبُ عَلَيهِمْ ﴾ (توبه: ١٠٦) از امام باقرطِي و امام صادق الله چنين روايت شده است: «الْمُرْجَوْنَ لِأَمْرِ اللَّهِ قَوْمٌ كَانُوا مُشْرِكِينَ... ثُمَّ دَخَلُوا بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْإِسْلَامِ فَوَحَّدُوا اللَّهَ وَ تَرَكُوا الشِّرْكَ وَ لَمْ يَعْرِفُوا الْإِيمَانَ بِقُلُوبِهِمْ فَيَكُونُوا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَتَجِبَ لَهُمُ الْجَنَّةُ وَ لَمْ يَكُونُوا عَلَى جُحُودِهِمْ فَتَجِبَ لَهُمُ النَّارُ فَهُمْ عَلَى تِلْكَ الْحَالَة (مُرْجَوْنَ لِأَمْرِ اللَّهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَ إِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِم ) » (قمى، ١٤٠٤: ٢/١٤٠٤ كلينى، ١٤٠٧: ٢٤٠٤).

در آیهٔ ذکر شده ابن کثیر، ابوعمرو، ابن عامر و ابوبکر از عاصم «مُرْجَنُوْنَ» را با همزه و سایر قاریان سبعه «مُرْجَوْنَ» را بدون همزه قرائت کرده اند (ابن مجاهد، ۱۲۰۰-۲۸۹). نویسندگان مقاله با ادعای اینکه قرائت «مُرْجَوْنَ» به معنای «امیدوار» و قرائت «مُرْجَنُوْنَ» به معنای «به تأخیر انداختن» است، گفته اند که روایت با معنای امیدوار بودن تناسب بیشتری دارد (حسینی و دیگران، ۱۲۰۰: ۲۰).

این ادعا اشکالات متعدّدی دارد؛ اولاً، دو قرائت «مُرْجَوْنَ» و «مُرْجَنُوْنَ» هیچ تفاوتی در معنا ندارند؛ بلکه دو لغت و هر دو به معنای «به تأخیر افتادگان» میباشند (فارسی، ۱٤۱۳: ۱۳۸۶: ۲۳/۵ - ۷۷۸) این خالویه، ۱٤۲۱: ۱۵۹).

ثانیاً، به نظر می رسد نویسندگان صیغهٔ ثلاثی مجرد را با صیغهٔ باب إفعال خلط کرده اند؛ زیرا «رَجا یَرْجُو» به صورت ثلاثی مجرد به معنای امیدواری است؛ اما در باب إفعال چه از مادهٔ «رجو» باشد (أرْجا یُرْجِی) چه از مادهٔ «رجاً» باشد (أرْجَا یُرْجِیُ) در هر دو حالت به معنای تأخیر انداختن است؛ مانند آیهٔ ﴿قُرْجِی مَنْ تَشاءُ مِنْهُنَ ﴾ (أحزاب: ٥١) که «أرْجِنْهُ» و «تُرْجِیُ» نیز قرائت شده و هر دو قرائت چون در باب إفعال قرار دارند، به معنای تأخیر انداختن می باشند. مشخص



است که «مُرْجَوْنَ» و «مُرْجَنُوْنَ» اسم مفعول از باب إفعال است ولی نویسندگان آن را با اسم مفعول ثلاثی مجرد به معنای امیدواری خلط کردهاند؛ در حالی که اسم مفعول ثلاثی مجرد، «مَرجُوُّون» به فتح میم به همراه سه واو (واو لام الفعل «رجو»، واو وزن «مفعول» و واو جمع «مفعولون») است.

ثالثاً، معنای نادرستِ «امیدواری» که از «مُرْجَوْنَ» در باب إفعال ارائه شده، حتی با ادامهٔ آیه نیز ناسازگار است؛ زیرا در ادامهٔ آیه مقصود از «أَمْرِ اللَّهِ»، عذاب و بخشش معرفی شده ﴿إِمَّا یُعَذِّبُهُمْ وَ إِمَّا یَتُوبُ عَلَیهمْ ﴾ در حالی که امیدواری تنها با بخشش سازگار است نه عذاب.

رابعاً، با چشم پوشی از مباحث واضح ادبی، روایت نیز کاملاً با معنای تأخیرافتادن و متوقف بودن وضعیت آن افراد به أمر خداوند سازگار است؛ پس نمی تواند به معنای امیدواری حمل شود؛ زیرا وضعیت چنین افرادی که نه بهشت بر آنان واجب شده نه جهنم (فَتَجِبَ لَهُمُ الْجَنَّةُ... فَتَجِبَ لَهُمُ النَّارُ)؛ از وضعیت سایر مؤمنان و کافران جداست و سرنوشت آنان متوقف بر حکم الهی بر عذاب و بخشش آنان است.

#### ١٠. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿يَرْتَعْ وَ يَلْعَبْ﴾

در روایت شمارهٔ (۱۰) از امام صادق این نقل شده که حضرت یعقوب این در نامهای به حضرت یوسف این خین نوشت: «و أنّ إخوته من غیر أمّه سألونی أن أبعثه معهم یرتع و یلعب، فبعثته معهم بکرة فجاءونی عشاء یبکون و جاؤونی علی قمیصه بدم کذب» (عیاشی، ۱۳۸۰: ۱۹۰/۲؛ مشهدی قمی، ۱۳۱۸: ۳۲۸/۲).

در آیهٔ ﴿أَرْسِلُهُ مَعَنا غَداً یَوْتَعُ وَ یَلْعَبُ ﴿ (یوسف: ۱۲) ابن کثیر، ابوعمرو و ابن عامر «نَرتع و نَلعب» و سایر قاریان سبعه «یَرتع و یَلعب» قرائت کردهاند (ابن مجاهد، ۱٤۰۰ ۱٤٥٥– ۳٤٦). نویسندگان به این روایت چنین استناد کردهاند: در این روایت به روشنی قرائت «یَرتع و یَلعب» تأیید می شود. چون یعقوب در مورد یوسف سخن می گوید و فعل غائب است، نه متکلم مع الغیر (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰: ۲۰).

استناد به این روایت پذیرفتنی نیست؛ زیرا اولاً، این روایت در مقام تفسیر آیه نیست و در آن به آیه استناد نشده است و چنان که گذشت، نویسندگان تأکید داشتند چنین روایاتی را نمی توان به عنوان شاهد برای یک قرائت پذیرفت (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰ ۱۵: ۵۵-۵۵).

ثانیاً، تغییر صیغهٔ فعلها در نقل قولهای غیر مستقیم و نقل به معناها، امری طبیعی است و این روایت در مقام بازگوکردن دقیق آیات قرآن نیست که همان الفاظ را به کار ببرد؛ به همین دلیل تعبیر قرآنی ﴿وَ جَاءُو قَرَانی ﴿وَ جَاءُو قَرَانی ﴿وَ جَاءُو عَلَى قَمِیصِهِ﴾ به «و جاؤونی علی قمیصه» تغییر کرده است و حتی فعل «أَرْسِلْهُ» در تعبیر قرآنی «أَرْسِلْهُ



مَعَنَا» به فعلی دیگر «أن أبعثه معهم» نقل به معنا شده است؛ بر این اساس، این عبارات روایی نمی توانند دلالتی بر الفاظ قرآنی و قرائت آن داشته باشند.

# ١١. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿فَلا يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ ﴾

در روایت شمارهٔ (۱۱) آمده است: «عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ هِلِيْ قَالَ: إِذَا اجْتَمَعَتِ الْعِدَّةُ عَلَى قَتْلِ رَجُلٍ وَاحِدٍ حَكَمَ الْوَالِي أَنْ يُقْتَلَ أَيُّهُمْ شَاءُوا وَ لَيْسَ لَهُمْ أَنْ يَقْتُلُوا أَكْثَرَ مِنْ وَاحِدٍ إِنَّ اللَّهَ عَزَّوَجَلَّ يَقُولُ (وَ مَنْ قُتِلَ حَكَمَ الْوَالِي أَنْ يُقْتَلَ أَيُّهُمْ شَاءُوا وَ لَيْسَ لَهُمْ أَنْ يَقْتُلُوا أَكْثَرَ مِنْ وَاحِدٍ إِنَّ اللَّهَ عَزَّوَجَلَّ يَقُولُ (وَ مَنْ قُتِلَ مَطْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنا لِوَلِيِّهِ سُلُطاناً فَلا يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ)» (كليني، ١٤٠٧: ٢٨٥/٧؛ قمى مشهدى، ١٣٦٨: ٢٨٥/٧).

اختلاف قرائت در این آیه، مربوط به صیغهٔ غائب «فلا یُسرف» و صیغهٔ مخاطب «فلا تُسرف» است. نویسندگان مقاله مینویسند: روایت امام صادق این هم در شکل غائب است و به نظر میرسد قرائت غائب «فلایسرف» را ملاک تفسیر خود قرار داده است (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰: ۲۱).

اشکال این ادعا آن است که اولاً، در تفسیر یک آیه یا بیان حکم فقهی مستخرج از یک آیه، هیچگاه لازم نیست کلمات به کار رفته در آیه از حیث اسم یا فعل بودن، غائب یا خطاببودن، جمع یا مفردبودن انطباق داشته باشد.

ثانیاً، در هر صورت تفسیر امام در این روایت، از نظر صیغهٔ فعل، نه با قرائت «فلا یسرف» انطباق دارد و نه با قرائت «فلا تسرف»؛ زیرا در آیه، «ولی مقتول» یک شخص مفرد تصور شده است «لوَلِیّه» و هر دو قرائت «فلا یسرف- فلا تسرف» نیز بر صیغهٔ مفردند؛ اما در تفسیر امام، افزون بر متعدّد فرض شده و چندین مرتبه صیغهٔ فرض شدن قاتلین در قتل یک شخص، «ولی مقتول» نیز افراد متعدّد فرض شده و چندین مرتبه صیغهٔ جمع به کار رفته است: «حکم الوالی أن یُقتَل أیهم شاءوا و لیس لهم أن یَقتُلوا أکثر من واحد»؛ بنابراین در تفسیر امام، صیغهٔ جمع غایب به کار رفته است که نه با قرائت مفردِ غائب انطباق دارد (فلا یسوف) و نه با قرائت مفردِ مخاطب (فلا تسرف).

### ١٢. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿مِمَّا تَعُدُّونَ ﴾

در روایت شمارهٔ (۱۲) از امام صادق این روایت شده که یکی از موعظه های الهی به حضرت عیسی این این بود: «وَ اعْبُدْنِی لِیوْمٍ کَأَلْفِ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ فِیهِ أَجْزِی بِالْحَسَنَةِ أَضْعَافَهَا» (کلینی، ۱٤۰۷: ۱۳۷۸؛ صدوق، ۱۳۷۸: ۵۱۸).

در آيهٔ ﴿وَ إِنَّ يوْماً عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ ﴾ (حج: ٤٧)، ابن كثير، حمزه و كسايي «يَعُدّون» را به ياء و



سایر قاریان هفتگانه «تَعُدّون» به تاء قرائت کردهاند (ابن مجاهد، ۱۶۰۰ ۴۳۹). نویسندگان مقاله این روایت را شاهدی بر قرائت «تَعُدّون» دانسته و چنین نوشته اند: این روایت در سیاق مخاطب است و خداوند عیسی این را مخاطب قرار داده است؛ بنابراین با فعل مخاطب سازگارتر است (حسینی و دیگران، ۱۲۰۰: ۲۱).

این روایت نیز نمی تواند به عنوان شاهد و مستند پذیرفته شود؛ زیرا اولاً، این روایت نه در مقام تفسیر آیه است و نه به آیه استاد کرده است؛ پس به اعتراف نویسندگان نمی تواند مستند و شاهد قرار گیرد.

ثانیاً، اینکه خداوند یک بار در زمانی، حضرت عیسی الم را با تعبیر «تَعُدّون» مخاطب قرار داده باشد، چه ارتباطی با تعبیر «تَعُدّون» یا «یَعُدّون» در هنگام نزول قرآن کریم دارد؟ مگر این آیهٔ قرآن نیز خطاب به حضرت عیسی ایم است یا این آیه نقل آن موعظه است که مستلزم یکسان بودن تعبیر قرآن با موعظهٔ حضرت عیسی ایم باشد؟

بنابراین هیچ ارتباطی بین موعظهٔ الهی به حضرت عیسی اللی و این آیهٔ قرآن کریم وجود ندارد تا بتوان تعبیر روایت را به عنوان شاهد قرائت آیه پذیرفت.

### ١٣. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿يُسارِعُونَ فيهِمْ ﴾

سیزدهمین روایتی که نویسندگان آن را با عنوان «نمونهٔ اول» ارائه کردهاند، به آیهٔ ﴿فَتَرَی الَّذِینَ فی قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ یُسارِعُونَ فیهِمْ﴾ (مائدة: ۵۲) مربوط است که برخی قاریان شاذ مثل قتاده، اعمش و ابوالحسن نحوی، «یُسْرِعون» قرائت کردهاند (خطیب، ۲۰۰۲: ۲۹۰/۲).

عبداللهبن حمزة حسنى (م١٦٤ق) در كتابش در مورد اين آيه مى نويسد: «المرض هاهنا هو الشك و الارتياب، لا الكفر؛ لأنه خاطبهم بلفظ الإيمان فى أول الآية و الكتاب الكريم محروس من التناقض و مسارعتهم فيهم رفع المضار عنهم و المدافعة دونهم» (حسنى، ١٤٢١: ١٤٣/١). نويسندگان مقاله اين سخن را به عنوان روايت حضرت على الله پنداشته اند؛ به اين دليل كه در هفت صفحهٔ سابق بر اين عبارت، سخنى يك خطى از اميرالمؤمنين الله نقل شده بود (حسنى، ١٤٢٢). (١٣٦٨).

نویسندگان همچنین در بیان تفاوت قرائت «یُسرِعون» و «یُسارعون»، قرائت اول را به معنای سرعت گرفتن به سمت دوستی با اهل کتاب معنا کرده و قرائت دوم را (با تکیه بر معنای باب مفاعله در مشارکت) به معاونت و همکاری با اهل کتاب از روی دوستی معنا کردهاند (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰ ت۲–۲۶).

اشكالات متعدّدي بر اين سخنان وارد است؛ زيرا اولاً، قرائت «يُسارعون» قرائت مورد اتفاق عموم





قاریان هفتگانه و راویانشان است و مطابقت تفسیر اهلبیت از ۱۶ قاری دلالتی ندارد، بلکه تنها چند مهمی در پی ندارد؛ چرا که بر تأیید هیچ یک از ۲۸ روایت از ۱۶ قاری دلالتی ندارد، بلکه تنها چند نقل شاذ را نفی می کند.

ثانیاً، نویسندگان با ارتکاب اشتباهی فاحش، سخن نویسندهٔ قرن ششم-هفتم را روایت حضرت علی بنداشته اند. افزون بر آنکه حتی عبارت کوتاه نقل شده از «امیرالمؤمنین» در چندین صفحهٔ پیش از آن، نیز مشخص نیست که از حضرت علی بیش نقل شده باشد؛ زیرا در باور نویسندهٔ کتاب و زیدیون، لقب «امیرالمؤمنین» به کسانی اطلاق می شود که امامت زیدیه را به عهده داشته باشند، مانند خود حسنی، نویسندهٔ کتاب، که از سال ۹۶ قمری تا پایان عمرش امام زیدیون یمن بود (حسنی، خود حسنی، افزون بر آنکه ادبیات سخن نقل شده از حسنی که در قرن ششم و هفتم می زیست، به وضوح با ادبیات روایات اهل بیت در قرن اول و دوم تفاوت اساسی دارد که با نگاه اولی می توان تفاوت آن را احساس کرد.

ثالثاً، تحلیل قرائت «یُسارعون» به لحاظ باب مفاعله نیز اشتباهی فاحش است؛ زیرا باب مفاعله، به معنای مشارکت فاعلها (سرعت گیرندگان) در مادهٔ فعل (سرعت گرفتن) است، یعنی منافقانی که در قلبشان مرض است در سرعت گرفتن به سمت اهل کتاب، با همدیگر مشترکند و همکاری دارند؛ نه اینکه فاعلها (سرعت گیرندگان) با غیر فاعلها (اهل کتاب) در غیر مادهٔ فعل (غیر سرعت گرفتن) همکاری داشته باشند.

# ١٤. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿فَإِذَا أُحْصِنَ ﴾

در چهاردهمین روایتی که به عنوان نمونهٔ دوم ذیل آیهٔ ﴿فَإِذا أُحْصِنّ فَإِنْ أَتَیْنَ بِفاحِشَةٍ فَعَلَیْهِنَّ نِصْفُ ما عَلَی الْمُحْصَناتِ مِنَ الْعَذَابِ ﴿ (نساء: ٣٥) ارائه شده، چنین نقل شده است: «سَأَلَتُهُ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَی «فَإِذا أُحْصِنَ» قَالَ لِلِي إِحْصَانُهُنَّ أَنْ یُدْخَلَ بِهِنَّ. قُلْتُ إِنْ لَمْ یُدْخَلْ بِهِنَّ أَ مَا عَلَیْهِنَّ حَدٌّ قَالَ بَلَی» (کلینی، «فَإِذا أُحْصِنَ» قَالَ لِلِی إِحْصَانُهُنَّ أَنْ یُدْخَلَ بِهِنَّ. قُلْتُ إِنْ لَمْ یُدْخَلْ بِهِنَّ أَ مَا عَلَیْهِنَّ حَدٌّ قَالَ بَلَی» (کلینی، ۱٤۰۷ کا: ۲۳۵/۷). در آیهٔ مورد اشاره، دو قرائت «أُحصِنَ» به صیغهٔ مجهول و «أحصَنَ» به صیغهٔ معلوم مطرح است که قرائت مجهول، به معنای «ازدواج» و قرائت معلوم، به معنای «اسلام آوردن» تفسیر شده است (قرطبی، ۱۳۶۶: ۱۳۶۵). نویسندگان بر مبنای همین تفاوت بین دو قرائت، روایت ذکر شده را تأیید قرائت «أُحصِنَ» به صیغهٔ مجهول دانسته اند؛ زیرا در این روایت، إحصان به معنای دخول و ازدواج تفسیر شده است (حسینی و دیگران، ۱۶۰۰-۲۰).



اما اولاً، از آنجاکه تفاوت معنای بین دو قرائت، دارای مبنای ادبی نیست و قرائت «أحصَنَّ» به صیغهٔ معلوم نیز می تواند به معنای ازدواج تفسیر شود، ادعای نویسندگان در استناد به این روایت برای تأیید قرائت به صیغهٔ مجهول، تمام نیست.

توضیح بیشتر آن است که واژهٔ «حِصْن» به معنای قلعه و جایگاه محفوظی است که نمی توان به آن نفوذ کرد (فراهیدی، ۱٤۰۹: ۱۱۸/۳؛ ابن فارس، ۱٤۰٤: ۲۹/۲). فعل «أحصن» نیز از همین ماده و به معنای حفاظت کردن و در جایگاه محفوظ قرار گرفتن است که می تواند کنایه از قلعهٔ ازدواج باشد که انسان را از فحشا محافظت می کند یا کنایه از قلعهٔ اسلام باشد که از کفر و عذاب الهی در امان است.

حال اگر فعل «أحصن» به صورت معلوم قرائت شود، فاعل آن كنيزان مؤمنه خواهد بود كه در ابتدای آیه به آن اشاره شده بود ﴿ما مَلَكَتْ أَیْمانُکُمْ مِنْ فَتَیاتِکُمُ الْمُؤْمِناتِ﴾ و معنای «أحصَنَ» چنین می شود که «خود کنیزان، خود را به قلعه در آورده باشند و حفاظت کرده باشند» که می تواند کنایه از حفاظت با ازدواج یا اسلام باشد. همچنین اگر فعل «أُحصِنَ» به صورت مجهول قرائت شود، تفاوت چندانی در معنا ایجاد نمی شود؛ زیرا کنیزان مؤمنه در این صورت نائب فاعل خواهند بود و معنا چنین می شود که «کنیزان به قلعه در آمده باشند و حفاظت شده باشند» که در اینجا نیز می تواند کنایه از حفاظت با ازدواج باشد یا اسلام. ظاهراً به همین دلیل است که حسن بصری، إحصان زن را هم با ازدواج قابل تحقّق دانسته و هم با اسلام؛ «یحصنها الزوج و یحصنها الإسلام» (جصاص، ۱۲۰۸).

شاهد دیگر بر اینکه قرائت «أحصَنَّ» به صورت معلوم نیز می تواند به معنای ازدواج باشد، تصریح اهل لغت به استعمال صیغهٔ معلوم در ازدواج است «أَحْصَنَ الرجل: تَزَوِّجَ» (ابن درید، ۱۹۸۷: ۱۹۸۷)؛ ازهری، ۱۲۲۱: ۸۳/۲؛ جوهری، بی تا، ۲۱۰۱/۰؛ ابن فارس، ۲۹/۲: ۲۹/۲).

بنابراین اینکه امام، آیه را به ازدواج تفسیر کرده باشد با هر دو قرائت سازگار است و نمی توان این روایت را تأیید قرائت به صیغهٔ مجهول تصور کرد.

ثانیاً، حتی پذیرش تفاوت بین دو قرائت، مبنابودن قرائت «أُحصِنَ» را نزد اهلبیت اثبات نمی کند؛ زیرا روایت تفسیری ذکر شده، با روایت دیگری از اهلبیت که با معنای اسلام آوردن و قرائت «أحصَنَ» سازگار است، در تعارض خواهد بود. در روایتی با سند متصل از حضرت علی این از پیامبر کی چنین نقل شده است: «فإذا احصن إحصائها إسلامها» (ابن ابی حاتم، ۱٤۱۹: ۹۲۳/۳).



# ١٥. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿كَيْفَ نُنْشِرُها﴾

پانزدهمین روایتی که به عنوان نمونهٔ سوم مطرح شده آیهٔ ﴿وَ انْظُرْ إِلَی الْعِظامِ کَیفَ نُنْشِرُها ثُمَّ نَکْسُوها لَحْماً ﴾ (بقره: ۲۰۹) ارتباط دارد که در این آیه، ابن کثیر، نافع و ابوعمرو «ننشرها» و عاصم، ابن عامر، حمزه و کسایی «ننشزها» قرائت کرده اند (ابن مجاهد، ۱۲۰۰: ۱۸۹).

در روايت مفصلى از امام صادق على نقل شده كه پس از تلاوت اين آيه فرمودند: «فَجَعَلَ يَنْظُرُ إِلَى الْعِظَامِ الْبَالِيةِ الْمُتَفَطِّرَةِ تُجْمَعُ إِلَيهِ وَ إِلَى اللَّحْمِ الَّذِى قَدْ أَكَلَتْهُ السِّبَاعُ يتَأَلَّفُ إِلَى الْعِظَامِ مِنْ هَاهُنَا وَ هَاهُنَا» (قمى، ١٤٠٤: ٩٠/١: ٩٠/١).

نویسندگان مقاله با بیان اینکه منظور از «ننشرها» محشورکردن و برانگیختن و منظور از «ننشرها» جمعکردن و به هم پیوستن است، به کار رفتن کلمهٔ «تجتمع إلیه» در روایت را شاهد تاریخی بر اعتبار قرائت «ننشزها» معرفی کرده اند (حسینی و دیگران، ۱۲۰۰ ۲۰ ).

این استشهاد به روایت نیز پذیرفتنی نیست؛ زیرا اولاً، تعبیر «تُجمَعُ إلیه» یا «تجتَمعُ إلیه» در روایت، نمی تواند تفسیر «ننشزها» باشد؛ زیرا در روایت، مقصود از ضمیر «إلَیه» حضرت عزیر است، یعنی استخوانهای پوسیده نزد او گردآمدند؛ اما در آیه، مقصود از «ننشزها»، اجتماع استخوانها با یکدیگر است نه با حضرت عزیر؛ بنابراین این تعبیر نمی تواند شاهدی بر قرائت «ننشزها» تلقی شود.

ثانیاً، فراء می گوید: تعبیر مناسب برای جمع استخوانهای سالم و نپوسیده، «ننشزها» است و تعبیر مناسب برای استخوانهای است (ابنخالویه، ۱٤۱۳: ۹۷/۱) و از آنجاکه در روایت امام صادق این تعبیر «الْعِظَامِ الْبَالِیةِ» به کار رفته، می توان این روایت را شاهد قرائت «ننشرها» دانست نه قرائت «ننشزها».

#### ١٦. نقد استناد به روایت ذکر شده در تفسیر ﴿تُبَدَّلُ الْأَرْضُ﴾

در شانزدهمین روایتی که با عنوان نمونهٔ چهارم ارائه شده، چنین آمده است: «سَأَلْتُ أَبَاجَعْفَر ﷺ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ ﴿يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيرَ الْأَرْضِ ﴾ قَالَ تُبَدَّلُ خُبْزَةً نَقِيَّةً يَأْكُلُ مِنْهَا النَّاسُ حَتَّى يَفُرُغُوا مِنَ الْحِسَابِ» (كليني، ١٤٠٧: ٢٨٧/٦). در قرائت آیه، هیچ اختلافی بین قاریان چهارده گانه و ۲۸ راوی مشهور آنان وجود ندارد و همهٔ آنان به اتفاق، «تُبَدَّلُ» قرائت كرده اند؛ اما دو قرائت شاذ و متضاد از ابان از عاصم روایت شده است، یكی «یُبَدَّلُ» و دیگری «نُبَدِّلُ» (خطیب، ۲۰۰۲: ۲۰۲۶).

نویسندگان به این روایت چنین استناد کردهاند: کلمهٔ «خبزة نقیة» برای کلمهٔ «أرض» صفت



است و در این عبارت مفعول به دوم است و از تأنیث معنوی «أرض» تبعیت کرده است و بهصورت «خبزة نقیة» آمده است در حالی که اگر «أرض» را مذکر لفظی حساب می کرد می بایست برای مفعول به دوم که صفت «أرض» بوده است، از کلمهٔ مذکر «خبز نقی» استفاده می شد (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰: ۷۰).

استناد به این روایت نیز خطاست؛ زیرا اولاً، قرائت «تُبدَّلُ» قرائت مورد اتفاق عموم قاریان و راویان مشهور آنان است و مطابقت تفسیر اهل بیت از ۱۶ قاری دلالتی ندارد، بلکه تنها دو نقل شاذ و متضاد را نفی می کند. که بر تأیید هیچ یک از ۲۸ روایت از ۱۶ قاری دلالتی ندارد، بلکه تنها دو نقل شاذ و متضاد را نفی می کند. ثانیا، چگونه دو بار و با تأکید گفته شده که «خبزة نقیة» هم صفت «ارض» است هم مفعولٌ به دوم؟ چگونه در ادبیات چنین چیزی ممکن است که یک کلمه علاوه بر مفعولٌ به بودن، صفت نیز باشد؟ شکی نیست که «أرض» نائبفاعل و «خبزة» مفعولٌ به دوم است و معنا ندارد که مفعولٌ به دوم را وصف مفعولٌ به اول که نائبفاعل شده، بدانیم؛ بنابراین، «خبزة» صفت نیست که نیازمند تبعیت از تذکیر و تأنیث موصوف خود باشد، بلکه مفعولٌ به دوم است که نیازی به انطباق با مفعولٌ به اول یا نائب فاعل در تذکیر یا تأنیث ندارد، مانند ﴿أَ لَمْ تر إِلَی الَّذِینَ بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللَّهِ کُفْراً ﴾ (ابراهیم: ۲۸) که «کفراً» مفعولٌ به اول و مؤنث است.

ثالثاً، کلمهٔ «خبز» اسم جنس است و تاء بر سر آن، تاء وحدت است نه تاء تأنیث. مؤنث آمدن «نقیة» در توصیف آن نیز به جهت تأنیث ظاهری آن است؛ مانند ﴿قالَتْ نَمْلَةٌ ﴾ (النمل: ۱۸) که تاء بر سر اسم جنس «نمل»، تاء وحدت است و فعل «قالَتْ» متناسب با همین ظاهر، مؤنث آمده است؛ بنابراین تاء در «خبزة نقیة» ارتباطی با تأنیث مجازی «ارض» ندارد.

رابعاً، مطالبی که نویسندگان بیان کردهاند تنها ناظر به نفی قرائت «یُبَدَّلُ» و تذکیر لفظی آن بود؛ اما قرائت «نُبَدِّلُ» که صیغهٔ متکلم است و فاعلش «نحن» مستتر است، تأنیث و تذکیر ندارد؛ پس نویسندگان بدون اینکه عدم انطباق روایت امام را با قرائت «نُبَدِّلُ» نفی کنند، شتابزده روایت امام را مطابق قرائت «تُبَدِّلُ» دانستهاند.

ناگفته نماند که به کار رفتن «تُبَدَّلُ» در سخن امام نمی تواند دلیل نفی قرائت «نُبَدِّلُ» تلقی شود؛ زیرا گویندهٔ «نُبَدِّلُ» در آیه، خداوند است و وقتی امام در مقام تفسیر (نه در مقام قرائت آیه)، از تبدیل شدن أرض سخن می گوید، طبیعی است که آن را با ضمیر غائب به کار ببرد نه ضمیر متکلم؛ بر این اساس، روایت ذکر شده با هر سه قرائت «تُبَدَّلُ»، «یُبَدَّلُ» و «نُبَدِّلُ» سازگار است و دلالتی بر ملاک بودن هیچ یک در تفسیر اهل بیت الله ندارد.



### ١٧. نقد استناد به روايت ذكر شده در تفسير ﴿مِنْ كُلِ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ ﴾

هفدهمین روایتی که به عنوان نمونهٔ پنجم ارائه شده به آیهٔ ﴿قُلْنَا احْمِلْ فیها مِنْ کُلِ زَوْجَیْنِ اثْنَیْنِ﴾ (هود: ٤٠) و آیهٔ ﴿قَلْنَا احْمِلْ فیها مِنْ کُلِ زَوْجَیْنِ اثْنَیْنِ﴾ (مؤمنون: ۲۷) ارتباط دارد که حفص از عاصم «مِنْ کُلٍ زَوْجَیْنِ» را در این دو آیه با تنوین «کلٍ» و سایر قاریان هفتگانه و راویانشان «مِنْ کُلِ زَوْجَینِ» بدون تنوین قرائت کردهاند (ابن مجاهد، ۱٤۰۰: ۳۳۳).

در رابطه با سوار كردن حيوان در كشتى حضرت نوح ليلي از امام صادق ليلي چنين روايت شده است: «حَمَلَ نُوحٌ لِيكِ فِي السَّفِينَةِ الْأَزْوَاجَ الثَّمَانِيَةَ الَّتِي قَالَ اللَّهُ عَزَّوَجَلَ ثَمانِيَةَ أَزْواجٍ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقِرِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقِرِ اثْنَيْنِ فَكَانَ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ زَوْجٌ دَاجِنَةٌ يُرَبِّيهَا النَّاسُ وَ الزَّوْجُ الآخَرُ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقِرِ اثْنَيْنِ فَكَانَ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ زَوْجٌ دَاجِنَةٌ يُرَبِّيهَا النَّاسُ وَ الزَّوْجُ الآخَرُ الْفَنْ الْقَيْنِ وَ مِنَ الْبِيلِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقِرِ اثْنَيْنِ فَكَانَ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ زَوْجٌ دَاجِنَةٌ يُرَبِّيهَا النَّاسُ وَ الزَّوْجُ الآخَرُ الشَّانُ وَ مِنَ الْبِيلِ الْفَاسُ وَ الزَّوْجُ اللَّهُمْ صَيْدُهَا» (كلينى، ١٤٠٧: ١٤٨٤/٨؛ فيض كاشانى، الضَّأْنُ التَّتِي تَكُونُ فِي الْجِبَالِ الْوَحْشِيَّةُ أُحِلَّ لَهُمْ صَيْدُهَا» (كلينى، ١٤٠٥: ١٨٤/٨؛ فيض كاشانى، ١٤١٥).

در روايت ديگرى نيز از امام صادق ﴿ چنين روايت شده است: «لَمَّا أَرَادَ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ هَلَاكَ قَوْمٍ نُوحٍ... أَمَرَهُ اللَّهُ أَنْ يُنَادِيَ بِالسُّرْيَانِيَّةِ لَا يَبْقَى بَهِيمَةٌ وَ لَا حَيَوَانٌ إِلَّا حَضَرَ، فَأَدْخَلَ مِنْ كُلِّ جِنْسٍ مِنْ أَجْنَاسِ الْحَيَوَانِ زَوْجَيْنِ أَمْرَهُ اللَّهُ أَنْ يُنَادِيَ بِالسُّرْيَانِيَّةِ لَا يَبْقَى بَهِيمَةٌ وَ لَا حَيَوَانٌ إِلَّا حَضَرَ، فَأَدْخَلَ مِنْ كُلِّ جِنْسٍ مِنْ أَجْنَاسِ الْحَيَوَانِ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ﴾ (قمى، ١٤٠٤: ٢٢٦/١ - ٣٢٧؟؛ في السَّفِينَةِ... فَقَالَ اللَّهُ عَرَّوَجَلَّ: ﴿ الْحَمِلُ فِيها مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ ﴾ (قمى، ١٤٠٤: ٤٤١٠) . فيض كاشاني، ١٤١٥: ٤٤٥-٤٤).

تفاوت اصلی دو قرائت آن است که در «مِنْ کُلِ زَوْجَیْنِ»، واژهٔ «کُل» به «زوجین» اضافه شده است؛ اما در «مِنْ کُلٍ زَوْجَیْنِ»، مضاف إلیهِ «کُل» محذوف است و در تقدیر گرفته می شود؛ برای مثال عبارت در اصل «مِنْ کُلِ حیوانِ» یا «مِنْ کُلِ شیءِ» یا حتی «مِنْ کُلِ زوجین» بوده که با حذف مضاف إلیه، تبدیل به «مِن کل» شده است.

نویسندگان مقاله تفاوت دیگری را بین دو قرائت چنین نقل کردهاند: در «کلٍ»، تنوین در واقع عوض از مضاف إلیه است؛ یعنی از هر نوعی دو زوج و در قرائت «کلِ» بدون تنوین، اثنین تأکید برای زوجین می شود، یعنی دو زوج، که در مجموع ۶ عدد حیوان می شود (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰: ۷۱) و مستند این تفاوت را کتاب ابن خالویه و ابن عطیه معرفی کردهاند.



نویسندگان سپس به روایت سوارشدن دو جفت حیوان اهلی و دو جفت حیوان وحشی اشاره کرده و همچنین روایت سوارکردن دو زوج از هر جنسی را ذکر کردهاند و این دو روایت را صریح در معتبربودن قرائت «کلی» معرفی کردهاند با این توضیح که در روایت، کلمهٔ «جنس» یا «نوع» در تفسیر آیه بیان شده است (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰: ۷۱).

نویسندگان سپس با تأکید بر منفردبودن حفص در قرائت «کلٍ»، ادعا کردهاند که قرائت معتبر نزد اهل بیت د فقط روایت حفص است (حسینی و دیگران، ۱٤۰۰: ۷۲).

به هر حال، استناد به این روایات نیز با اشکالات فاحش و متعدّدی همراه بوده است؛ زیرا اولاً، اینکه قرائت «کلِ» در میان قاریان هفتگانه، روایت انفرادی حفص بوده، به معنای انفراد مطلق حفص در این قرائت نیست؛ زیرا دو قاری از قاریان چهاردهگانه یعنی حسن بصری (م۱۱۰ق) و اعمش (م۱٤۸ق) به روایت مطوعی که متقدم بر حفص (م۱۸۰ق) بودند و مفضل از عاصم نیز این آیه را با تنوین «کلِ» خواندهاند (خطیب، ۲۰۰۲: ۲۰۰۶)؛ پس حتی بر فرض انطباق تفسیر اهل بیت بر قرائت «کلِ»، ادعای مبتنی بودن آن بر روایت حفص، درست نیست؛ افزون بر آنکه انطباق روایت تفسیری در یک آیه بر یک قرائت، نمی تواند به معنای ملاک بودن آن قرائت در تمام آیات قرآن باشد؛ زیرا مشخص است که یک قضیهٔ جزئیه نمی تواند یک نتیجهٔ کلی به دنبال داشته باشد.

ثانیاً، روایت نخست نقل شده مبنی بر سوار کردن حیوان اهلی و وحشی، روایتی تناسبی است که نه در مقام تفسیر «من کل زوجین» است و نه در آن به این آیه استناد شده است؛ بنابراین طبق تصریح نویسندگان چنین روایتی نمی تواند به عنوان شاهد برای قرائت پذیرفته شود.

ثالثاً، تفاوتی که نویسندگان از ابنخالویه و ابنعطیه نقل کردهاند، کاملاً اشتباه و بر خلاف واقع است؛ زیرا ابنخالویه اساساً چنین مطالبی نگفته است (ابنخالویه، ۱۸۲۱: ۱۸۸۱) و ابنعطیه نیز قرائت «مِنْ کلِ زوجین اثنین» را به معنای سوارکردن چهار رأس دانسته، نه قرائت «من کلِ» را؛ ابنعطیه گفته است که طبق قرائت بدون تنوین، کلمهٔ «اثنین» مفعول «احمل» خواهد بود که معنایش آن است که از هر جفت حیوان، دو رأس سوار بر کشتی شوند که ۲ رأس از هر جفت، مساوی با ٤ رأس است (ابنعطیه، ۱٤۲۲: ۱۷۷۱۳)؛ بنابراین هر آنچه نویسندگان در انطباق دو روایت تفسیری اهل بیت به بر



قرائت «کلٍ» گفته اند، نقلی وارونه بوده است؛ زیرا سوار کردن دو جفت حیوان، تنها با قرائت «کلِ زوجین» بدون تنوین سازگار است که «اثنین» در این قرائت، مفعولٌ به است و به معنای حمل دو جفت (دو زوجین) یعنی چهار رأس حیوان است؛ اما در قرائت «کلٍ»، کلمهٔ «زوجین» مفعولٌ به است و کلمهٔ «اثنین» نقشی جز تأکید مفعولٌ به ندارد؛ پس معنای آن تنها حمل دو رأس حیوان است.

رابعاً، بر خلاف روایت حفص که طبق آن، «اثنین» از نظر ادبی تنها می تواند تأکید «زوجین» باشد و با سوارکردن دو رأس حیوان سازگار باشد، در قرائت «من کلِ زوجین اثنین»، کلمهٔ «اثنین» از نظر ادبی هم می تواند مفعولٌ به در نظر گرفته شود و به معنای حمل چهار رأس حیوان دانسته شود و هم می تواند تأکید «زوجین» در نظر گرفته شود و به معنای حمل دو رأس حیوان دانسته شود.

وجه ادبی مفعول به گرفتن «اثنین» طبق قرائت «من کلِ زوجین اثنین» و دلالت آن بر چهار رأس حیوان بیان شد؛ اما وجه ادبی تأکید گرفتن «اثنین» آن است که مفعول به را محذوف در نظر بگیریم که به قرینهٔ «من کلِ زوجین اثنین» ذکر نشده است. جالب آن است که این وجه ادبی که مفعول به، به قرینهٔ تعبیر «مِنْ کُلِ زوجین اثنین» ذکر نشده است. جالب آن است که این وجه ادبی که مفعول به، به قرینهٔ تعبیر «مِنْ کُلِ زوجین اثنین» ذکر نشده باشد در آیات قرآن فراوان به کار رفته است، مانند آیهٔ ﴿فَأَخْرَجْنا بِهِ مِنْ کُلِ الثَّمَراتِ ﴾ الثَّمَراتِ ﴾ (اعراف: ۷۷)، آیهٔ ﴿وَ آتاکُمْ مِنْ کُلِ مَا سَأَلْتُمُوهُ ﴾ (ابراهیم: ۲۶)، آیهٔ ﴿فَرَ گُلی مِنْ کُلِ الثَّمَراتِ ﴾ (نحل: ۲۹) و آیهٔ ﴿وَ أُوتینا مِنْ کُلِ شَیءٍ ﴾ (النمل: ۱۱) که در این آیات نیز فعلهای «فَأَخْرَجْنا»، «کُلی» و «أُوتینا» متعدی میباشند و مفعول به آنها به قرینهٔ تعبیر «مِنْ کُلِ…» حذف شده است؛ بر این اساس، روایت حفص تنها با سوارکردن دو رأس حیوان سازگار است؛ اما قرائت مشهور هم با سوارکردن دو رأس حیوان سازگار است؛ اما قرائت مشهور هم با سوارکردن دو رأس حیوان سازگار است.

خامساً، استناد به اینکه در دو روایت، کلمهٔ «جنس» یا «نوع» در تفسیر آیه بیان شده است، دلالتی بر تأیید روایت حفص ندارد؛ زیرا افزون بر فقدان این دو کلمه در روایت نخست و فقدان کلمهٔ «نوع» در روایت دوم؛ اگر مقصود از این استناد آن است که «جنس» در روایت، به معنای نر و ماده باشد و تعبیر «فَأَدْخَلَ مِنْ کُلِّ جِنْسٍ مِنْ أَجْنَاسِ الْحَیوَانِ زَوْجَینِ» به معنای یک جفت از هر نر و یک جفت از هر ماده باشد، در این صورت دلالت بر چهار رأس حیوان دارد که تنها با قرائت «کل زوجین» سازگار



است که «اثنین» در آن مفعولٌ به است نه تأکید؛ اما اگر مقصود از این استناد آن است که «جنس» در روایت، به معنای انواع مختلف حیوانات است، در این صورت این تفسیر با معنای قرائت «کلِ زوجین» نیز به معنای هر یک از انواع مختلف حیوانات است.

#### جمع بندی نقد استناد به روایات تفسیری

حتی اگر دلالت این ۱۷ روایت ذکرشده، تمام بود و بر ملاکبودن روایت حفص در این ۱۷ مورد دلالت داشت، صحیح نبود بدون استقرای کامل روایات تفسیری، ادعای بزرگی مانند ادعای مطابقت کامل همهٔ روایات تفسیری با قرائت اهل بیت هم مطرح شود، چه رسد به زمانی که استناد به همین ۱۷ روایت نیز پشتوانهٔ علمی نداشته باشد و با تحلیل های سلیقه ای و نادرست همراه باشد.

#### ب. نادیده گرفتن روایات تفسیری مخالف قرائت حفص از عاصم

بررسی روایات تفسیری این حقیقت را نشان میدهد که روایات تفسیری متعددی از اهل بیت بیخ وجود دارد که با روایت حفص از عاصم ناسازگار است و نویسندگان از ذکر آن کوتاهی کردهاند. این روایات، نقض صریح ادعای ملاکبودن روایت حفص از عاصم نزد اهل بیت بیخ است و گزاف بودن ادعای انطباق صد در صدی روایت حفص را با روایات تفسیری اهل بیت بیخ آشکار می کند.

### ١. روايت تفسيرى مخالف حفص در آيه ﴿ وَ امْسَحُوا بِرُؤُسِكُمْ وَ أَرْجُلِكُمْ ﴾

در آیهٔ مربوط به کیفیت وضو گرفتن ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَکُمْ وَ أَیْدِیَکُمْ إِلَی الْمَرافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُؤُسِکُمْ وَ أَرْجُلَکُمْ إِلَی الْکَعْبَینِ ﴾ (مائده: ٦) نافع، ابن عامر، کسایی و حفص از عاصم «أرجلکم» را منصوب و ابن کثیر، حمزه، ابوعمرو و ابوبکر از عاصم «أرجلکم» را به کسر لام قرائت کردهاند (ابن مجاهد، ابن کثیر، حمزه، ابوعمرو و قرائت آن است که «أرجلکم» به صورت منصوب، بر «وُجُوهَکُمْ» عطف شده است که شستن آن در وضو واجب است؛ اما «أرجلکم» به صورت مجرور، به «رُؤُسِکُمْ» عطف شده است که مسح آن در وضو واجب است.

در روایت مشهوری که در هر چهار کتاب از کتب اربعه از طریق زراره از امام باقر طبیخ روایت شده، چنین آمده است: «إنَّ اللَّهَ عَزَّوَجَلَّ يَقُولُ ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ فَعَرَفْنَا أَنَّ الْوَجْهَ كُلَّهُ يَنْبَغِي أَنْ يُغْسَلَ ثُمَّ



قَالَ ﴿ وَ أَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرافِقِ ﴾ ثُمَّ فَصَّلَ بَينَ الْكَلَامِ فَقَالَ ﴿ وَ امْسَحُوا بِرُؤُسِكُمْ ﴾ فَعَرَفْنَا حِينَ قَال ﴿ بِرُؤُسِكُمْ ﴾ أَنَّ الْمَسْحَ بِبَعْضِ الرَّأْسِ كَمَا وَصَلَ الْيُدَيْنِ بِالْوَجْهِ فَقَالَ ﴿ وَ أَرْجُلكُمْ أَنَّ الْمَسْحَ عَلَى بَعْضِهَا » (كلينى، ١٤٠٧: ٣٠/٣؛ صدوق، إلَى الْكَعْبَينِ ﴾ فَعَرَفْنَا حِينَ وَصَلَهَا بِالرَّأْسِ أَنَّ الْمَسْحَ عَلَى بَعْضِهَا » (كلينى، ١٤٠٧: ٣٠/٣؛ صدوق، الكَعْبَينِ ﴾ فَعَرَفْنَا حِينَ وَصَلَهَا بِالرَّأْسِ أَنَّ الْمَسْحَ عَلَى بَعْضِهَا » (كلينى، ١٤٠٧: ٣٠/٣؛ صدوق، الكَعْبَينِ ﴾ فَعَرَفْنَا حِينَ وَصَلَهَا بِالرَّأْسِ أَنَّ الْمَسْحَ عَلَى بَعْضِهَا » (كلينى، ١٤٠٧). دلالت اين روايت بر مبنابودن قرائت «ارجلِكم» و عطف آن به «برُؤُسِكُمْ» بسيار واضح است.

البته برخی قرائت «أرجلکم» را به نصب، با حکم مسح پا نیز سازگار دانسته اند با این توجیه که «أرجلکم» به محل «بِرُوُسِکُمْ» عطف شده باشد (فخررازی، ۱٤۲۰: ۱۵۲۱: ۳۰۵۱)؛ اما این توجیه با روایت امام باقر ایم سازگار نیست و مستلزم آن است که مسح تمام پا واجب شود؛ زیرا کفایت مسح قسمتی از پا، تنها در صورتی است که «أرجلکم» به لفظ «رُوُسِکُمْ» عطف شده باشد که باء تبعیضیه بر سر آن است؛ اما «أرجلکم» اگر به محل «بِرُوُسِکُمْ» عطف شده باشد، دیگر حرف جار بر آن داخل نشده و مستلزم وجوب مسح تمام پا خواهد بود که مخالف صریح روایت امام باقر ایم است؛ بر این اساس، روایت امام باقر ایم است. با قرائت «أرجلکم» سازگار است که بر خلاف روایت حفص از عاصم است.

جالب توجه است که در روایت دیگری از امام باقر این به صراحت قرائت صحیح این آیه، قرائت «أرجلکم» به کسر معرفی شده است: «سَأَلْتُ أَبَاجَعْفَرِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ ﴿وَ امْسَحُوا بِرُوُسِكُمْ وَ أَرْجُلكُمْ الْجَلْكُمْ الْجَعْبَيْن ﴾ عَلَى الْخَفْضِ» (طوسی، ۱٤۰۷: ۷۰/۱-۷۱).

### ۲ تا ٥. چهار روایت تفسیری مخالف حفص در ﴿سَلامٌ عَلَى آلِ یاسینَ ﴾

در آیهٔ ﴿سَلامٌ عَلی ال یاسینَ ﴾ (الصافات: ۱۳۰) نافع و ابن عامر «آلِ یاسین» قرائت کرده و ابن کثیر، ابوعمرو، عاصم، حمزه و کسایی «إلْ یاسین» قرائت کرده اند (ابن مجاهد، ۱٤۰۰: ۹۵۹). این در حالی است که چهار روایت تفسیری متفاوت از اهل بیت این تنها با قرائت «آل یاسین» سازگاری دارد.

در روایتی از امام صادق این به نقل از پدرانش از حضرت علی این نقل شده است که در مورد آیهٔ (سَلامٌ عَلی ال باسینَ ﴾ فر مود: «قَالَ باسینَ مُحَمَّدٌ عَلی ال باسینَ ﴾ فر مود: «قَالَ باسینَ مُحَمَّدٌ عَلی ال باسینَ » (صدوق، ۱۲۲ : ۱۲۲).



در روایت دیگر از امام رضای نیز نقل شده که در مجلس مأمون فرمود: «أَنَّ اللَّهَ لَمْ یُسَلِّمْ عَلَی أَحَدٍ إِلَّا عَلَی الْأَنْبِیَاءِ... وَ لَمْ یَقُلْ سَلَامٌ عَلَی آلِ نُوحٍ وَ لَمْ یَقُلْ سَلَامٌ عَلَی آلِ مُوسَی وَ لَا آلِ إِبْرَاهِیمَ وَ قَالَ ﴿سَلامٌ عَلَی آلِ مُوسَی وَ لَا آلِ إِبْرَاهِیمَ وَ قَالَ ﴿سَلامٌ عَلَی آلِ یاسینَ ﴾ یعْنِی آلَ مُحَمَّدٍ ﷺ (صدوق، ۱۳۷٦: ۵۳۰).

در روایت دیگری از حضرت علی پی چنین روایت شده است: «إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ اسْمُهُ یاسِینُ وَ نَحْنُ الَّذِینَ قَالَ اللَّهِ ﴿سَلامٌ عَلَی آل یاسینَ ﴾» (استرآبادی، ۱٤۰۹: ٤٨٩). همچنین در روایت دیگری از حضرت علی پی نقل شده که در مورد آیهٔ ﴿سَلامٌ عَلی آل یاسینَ ﴾ فرمود: «یاسِینُ مُحَمَّدٌ وَ نَحْنُ آلُ مُحَمَّد» (استرآبادی، ۱٤۰۹: ٤٨٩).

روشن است که چهار روایت فوق بر خلاف قرائت عاصم به روایت حفص است.

# ٦ و ٧. دو روایت تفسیری مخالف حفص در ﴿فَارَقُوا دینَهُمْ ﴾

در آیهٔ ﴿إِنَّ الَّذِینَ فَرَقُوا دینَهُمْ وَ کانُوا شِیعاً﴾ (أنعام: ۱۵۹)، ابن کثیر، نافع، عاصم، ابن عامر و ابوعمرو «فرَّقوا» قرائت کردهاند و حمزه و کسایی «فارقوا» قرائت کردهاند (ابن مجاهد، ۱٤۰۰: ۲۷٤). قرائت «فرَّقوا دینهم» به معنای خروج از دین است؛ اما قرائت «فرّقوا دینهم» به معنای چند فرقه و حزب کردن دین است (فارسی، ۱٤۱۳: ۲۸۸۳۶).

در روایت معلّیبنخُنیس از امام صادق این آیه چنین تفسیر شده است: «فَارَقُوا الْقَوْمُ وَ اللّهِ دِینَهُم» (قمی، ۱۲۲۶: ۲۲۲۱) و در روایت کلیب صیداوی نیز از امام صادق این آمده است: «فارَقَ و الله القومُ دینَهم» (عیاشی، ۱۳۸۰: ۳۸۰۱).

#### ۸ و ۹. دو روایت تفسیری مخالف حفص در ﴿لا یكْذِبُونَكَ ﴾

در آیهٔ ﴿فَإِنَّهُمْ لا یُکَذِّبُونَكَ وَ لَکِنَّ الظَّالِمِینَ بِآیاتِ اللَّهِ یَجْحَدُونَ﴾ (أنعام: ٣٣) نافع و کسایی «لا یُکْذِبونک» از باب تفعیل قرائت یُکْذِبونک» از باب تفعیل قرائت کرده و سایر قاریان هفتگانه «لا یُکَذِّبُونَكَ» از باب تفعیل قرائت کرده اند (این مجاهد، ۱٤۰۰ ۲۵۷).

در روایت امام صادق این از حضرت علی این تفاوت معنای قرائت در این آیه روشن می شود. امام صادق این الله این آیه ﴿فَإِنَّهُمْ لا یُكَذَّبُونَكَ وَ لَكِنَّ الظَّالِمِینَ بآیاتِ اللَّهِ صادق این فرمود: شخصی بر حضرت علی این آیه ﴿فَإِنَّهُمْ لا یُكَذَّبُونَكَ وَ لَكِنَّ الظَّالِمِینَ بآیاتِ اللَّهِ



يَجْحَدُونَ﴾ را قرائت كرد و حضرت على على الله به او فرمود: بَلَى وَ اللَّهِ لَقَدْ كَذَّبُوهُ أَشَدَّ التَّكْذِيبِ وَ لَكِنَّهَا مُخَفَّفَةٌ ﴿لَا يُكْذِبُونَكَ﴾ لَا يَأْتُونَ بِبَاطِل يُكَذِّبُونَ بِهِ حَقَّكَ (كليني، ١٤٠٧: ٢٠٠/٨).

در روایت دیگری از امام صادق این این آیه ﴿فَإِنَّهُمْ لا یُکذبُونَكَ ﴾ این گونه تفسیر شده است: «لَا یَسْتَطِیعُونَ إِبْطَالَ قَوْلِكَ» (عیاشی، ۱۳۸۰: ۳۰۹۱).

روشن است که هر دو روایت حضرت علی این و امام صادق این با قرائت عاصم به روایت حفص ناسازگار است.

#### ۱۰ و ۱۱. دو روایت تفسیری مخالف حفص در ﴿فَتَثَبَّتُوا﴾

در آیهٔ ﴿یا أَیّها الّذینَ آمَنُوا إِنْ جاءَکُمْ فاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَیَّنُوا﴾ (حجرات: ٦) ابن کثیر، نافع، ابوعمرو، ابن عامر و عاصم «فتَبَیّنُوا» قرائت کردهاند و حمزه و کسایی، «فتَثَبَّتُوا» قرائت کردهاند (ابن مجاهد، ۱٤۰۰ ۲۳۲). تفاوت دو قرائت در آن است که قرائت «فتَثَبَّتُوا» از مادهٔ «تثبّت» به معنای ثابت ماندن، تأتی و اقدام نکردن برای انجام عمل است؛ اما قرائت «فتبَیّنُوا» از مادهٔ «تبیّن» به معنای بررسی کردن و روشن کردن یک شیء است (فارسی، ۱٤۱۳ ۳۷۷).

در شأن نزول مفصلی که برای این آیه نقل شده، آمده است که پیامبر به بعد از دریافت خبری که در واقع کذب بود، حضرت علی این آیه نقل شده، آمده است که حضرت علی این نیز سوال می پرسد که آیا آن کار را فوری انجام دهد یا تأنی و تثبت کند (تَأْمُرُنِی أَثَبَّتُ فِیهِ أَوْ أَمْضِي عَلَی ذَلِكَ؟) که پیامبر ها او را به تثبت امر می کند (بَلْ تَثَبَّتُ) که بعد از آن، کذب بودن خبر مشخص می شود (قمی، ۱۱۵۰۲ - ۳۱۹). در روایتی دیگر عبدالله بن بکیر سوالی را در مورد تثبت حضرت علی این در این ماجرا، از امام صادق این می پرسد که امام به آن پاسخ می دهد (قمی، ۱۱۵۰۶ ۲۱۹).

این دو روایت بیانگر آن است که قرائت مبنا در این آیه نزد اهل بیت و اصحاب ایشان «فتنَبَّتُوا» بوده است که با روایت حفص از عاصم مغایرت دارد.

#### ١٢. روايت تفسيري مخالف حفص در ﴿نِعْمَةً ظاهِرَةً ﴾

در آيه ﴿ وَ أَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظاهِرَةً وَ باطِنَةً ﴾ (لقمان: ٢٠) نافع، ابوعمرو و حفص از عاصم «نِعَمَهُ»



را به صیغهٔ جمع قرائت کرده و ابن کثیر، ابن عامر، ابوبکر از عاصم، حمزه و کسایی «نِعْمَةً» را به صیغهٔ مفرد قرائت کرده اند (ابن مجاهد، ۱٤۰۰: ۵۱۳).

در روايتى از امام باقر علي نقل شده است كه وقتى شخصى اين آيه را نزد ايشان قرائت كرد، فرمود: « أَمَّا النَّعْمَةُ النَّاهِيَّةُ فَهُوَ النَّبِي (ص) وَ مَا جَاءَ بِهِ مِنْ مَعْرِفَةِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ وَ تَوْحِيدِهِ؛ وَ أَمَّا النَّعْمَةُ الْبَاطِنَةُ فَوَ النَّبِي (ص) وَ مَا جَاءَ بِهِ مِنْ مَعْرِفَةِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ وَ تَوْحِيدِهِ؛ وَ أَمَّا النَّعْمَةُ الْبَاطِنَةُ فَوَ النَّاعُمَةُ الْبَاطِنَةُ فَوَ النَّامِيْتِ وَ عَقْدُ مَوَدَّتِنَا» (قمى، ١٤٠٤: ١٢٥/١ - ١٦٦؛ استرآبادى، ١٤٠٩: ١٤٠٩).

اینکه امام در تفسیر آیه، تعبیر «أُمَّا النِعْمَةُ الظاهرةُ» و «أُمَّا النِعْمَةُ الباطنةُ» را به صیغهٔ مفرد به کار برده است، نه تعبیر «أمّا نِعَمَهُ الظاهرة» و «أمّا نِعَمَهُ الباطنةُ» به صیغهٔ جمع، بیانگر این حقیقت است که قرائت «نِعْمَةً» به صیغهٔ مفرد، ملاک و مبنا بوده است نه روایت حفص از عاصم.

# ١٣. روايت تفسيرى مخالف حفص در ﴿ يُقاتِلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ ﴾

در آیهٔ ﴿وَ یَقتلُونَ الَّذینَ یَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ﴾ (آلعمران: ۲۱)، حمزه «یُقاتِلون» از باب مفاعله قرائت کرده ان نافع، ابن کثیر، ابن عامر، ابوعمرو، عاصم و کسایی «یَقْتُلون» قرائت کردهاند (ابن مجاهد، ۱٤۰۰: ۲۰۳).

در روايتى از حضرت على ﴿ خطاب به معاويه نقل شده است كه: ﴿ إِنَّ أَوْلِياءَ الشَّيْطَانِ قَدْ حَارَبُوا أَوْلِياءَ الشَّيْطَانِ قَدْ حَارَبُوا أَوْلِياءَ اللَّهُ وَ يَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَقِّ وَ يقتلونَ الَّذِينَ أَوْلِياءَ اللَّهِ وَ يَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَقِّ وَ يقتلونَ الَّذِينَ أَوْلِياءَ اللَّهِ وَ يَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَقِّ وَ يقتلونَ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (سُليم، ١٤٠٥ : ١٤٠٧؛ مجلسى، ١٤٠٣: ١٥٧/٣٣).

در آیهٔ قرآن، قرائت «یُقاتِلون» به معنای برپاکردن جنگ از سوی کافران در مقابل عدالتخواهان است؛ اما قرائت «یَقْتُلون» به معنای کشته شدن عدالت خواهان به دست کافران است. اینکه در روایت حضرت علی این برای جنگیدن اولیای شیطان و اولیای الهی از تعبیر «حاربوا» استفاده شده و سپس به آیه استناد شده است، نشان می دهد که قرائت مبنا در این روایت، همان قرائت «یُقاتِلون» است که با معنای «حاربوا» یکسان است.

### ١٤. روايت تفسيري مخالف حفص در ﴿ قُتِلَ مَعَهُ ربِّيُّونَ كَثيرٌ ﴾

در آيه ﴿ وَ كَأَيِّنْ مِنْ نَبِي ۗ قتلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثيرٌ ﴾ (آلعمران: ١٤٦)، ابن كثير، نافع و ابوعمرو «قُتِلَ



معه» قرائت کردهاند و عاصم، ابن عامر، حمزه و کسایی «قاتَلَ معه» قرائت کردهاند (ابن مجاهد، ۲۱۷).

تفاوت دو قرائت در آن است که قرائت «قُتِلَ» به کشته شدن مؤمنان متعدد اشاره می کند؛ اما قرائت «قاتَلَ» به جنگیدن مؤمنان متعدد اشاره دارد. در روایتی از امام صادق این نیز از کشته شدن مؤمنان سخن گفته شده که تأیید قرائت «قُتِلَ» محسوب می شود. از امام صادق این نقل شده که بعد از قرائت آیه ﴿وَ كَأَیّنُ مِنْ نَبِیِّ قَتلَ مَعَهُ رِبِّیُّونَ کَثیرٌ ﴾، فرمود: «ألوف و ألوف، ثم قال:ای و الله یُقتَلون» (عیاشی، ۱۳۸۰: ۲۰۱/۱).

#### ۱۵. روایت تفسیری مخالف حفص در ﴿امرنا مُتْرَفیها ﴾

در آیهٔ ﴿ وَ إِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْیَةً أَمَوْنَا مُتْرَفِیها ﴾ (الإسراء: ١٦) همهٔ ١٤ راوی مشهورِ قاریان هفتگانه ﴿ أَمَوْنَا » و از ابوعمرو ﴿ أَمَّرِنَا » هفتگانه ﴿ أَمَوْنَا » و از ابوعمرو ﴿ أَمَّرِنَا » نقل کردهاند (ابن مجاهد، ١٤٠٠؛ ٣٧٩).

فعل «أمر)» به فتح میم بر وزن ثلاثی مجرد، فعلی متعدّدی و به معنای دستوردادن است (فراهیدی، ۱٤۰۹ : ۲۹۸ - ۲۹۷۸)؛ اما فعل «أمِر)» به کسر میم، فعلی لازم و به معنای زیادشدن است (فراهیدی، ۱٤۰۹: ۲۹۷/۸ - ۲۹۷۸). این فعل در باب إفعال و تفعیل «آمَر)» و «أمّر) متعدّی می شود و به معنای زیادکردن استعمال می شود؛ بنابراین قرائت «أمّرنا مُثرَفیها» به معنای دستوردادن به ثروتمندان است؛ اما قرائت «آمَرْنا مُثرَفیها» و «أمّرنا مُثرَفیها» به معنای زیادکردن ثروتمندان است.

از امام باقر طبخ نیز روایت شده که در تفسیر این آیه، تعبیر «کَثَّرْنا» را بیان فرمود (عیاشی، ۱۳۸۰: ۲۸٤/۲).

# ١٦. روايت تفسيري مخالف حفص در ﴿عَمِلَ غَيْرَ صالِحِ ﴾

در آیهٔ ﴿قالَ یا نُوحُ إِنَّهُ لَیسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَیرُ صالحِ ﴾ (هود: ٤٦)، کسایی «عَمِلَ غیرَ صالح» قرائت کرده و سایر قاریان هفتگانه «عَمَلٌ غیرُ صالح» قرائت کرده اند (ابن مجاهد، ۱٤۰۰: ۳۳٤). آیه



مطابق قرائت کسایی، به معنای ناشایست بودن عمل و رفتار پسر نوح است؛ اما طبق قرائت مشهور قاریان، به معنای آن است که پسر نوح، خودش رفتار ناشایست است که برخی آن را به معنای نامشروع بودن تولد وی از همسر حضرت نوح دانسته اند (طبری، ۱٤۱۲: ۳۱/۱۲–۳۲).

در روايتى از حسن بن على وشّاء از امام رضاه چنين نقل شده است: « سَأَلَنِي كَيْفَ يَقْرَءُونَ هَذِهِ الآيَةَ فِي ابْنِ نُوحٍ فَقُلْتُ يَقْرَوُهَا النَّاسُ عَلَى وَجْهَيْنِ «إِنَّهُ عَمَلٌ غَيرُ صالِحٍ» وَ «إِنَّهُ عَمِلَ غَيرَ صَالِحٍ» فَقَالَ كَذَبُوا هُوَ ابْنُهُ وَ لَكِنَّ اللَّهَ عَزَّوَجَلَّ نَفَاهُ عَنْهُ حِينَ خَالَفَهُ فِي دِينِهِ» (صدوق، ١٣٧٨: ٧٥٧-٧٦).

مشخص است که قرائت «إِنَّهُ عَمِلَ غَيرَ صَالِحٍ» نمی تواند به معنای نامشروع بودن فرزند نوح تلقی شود؛ پس مقصود روایت امام رضایی از «کَذَبُوا هُوَ ابْنُهُ»، تکذیب قرائت «إِنَّهُ عَمَلٌ غَیرُ صالِحٍ» و معنایی است که می توان از آن برداشت کرد و اینکه اصل قرائت، تکذیب شده است نه صِرف تفسیر و معنای آن، نشان می دهد که قرائت صحیح نزد اهل بیت در این آیه، مخالف روایت حفص از عاصم بوده است.

### ١٧. روايت تفسيرى مخالف حفص در ﴿لَقَدْ عَلِمْتُ ﴾

در آیهٔ ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْت مَا أَنْزَلَ هَؤُلاءِ إِلاَّ رَبُّ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ بَصائِرَوَ إِنِّی لَأَظْنُّكَ یا فِرْعَوْنُ مَثْبُوراً ﴾ (إسراء: ١٠٢) كسایی «لقد علمتُ» و سایر قاریان هفتگانه «لقد علمتَ» قرائت كردهاند (ابن مجاهد، ١٤٠٠ ، ١٤٥). قرائت «علمتَ» به معنای علم داشتن فرعون و قرائت «علمتُ» به معنای علم داشتن حضرت موسی الله است.

در روایتی که طبرسی از حضرت علی این نقل کرده، چنین آمده است که در مورد «علمت» فرمود: «و الله ما عَلِمَ عدو الله و لکن موسی هو الذی عَلِمَ فقال لقد علمتُ» (طبرسی، ۱۳۷۲: ۲۸۵/۱). روشن است که این روایت تنها با قرائت «علمتُ» سازگار است که بر خلاف روایت حفص از عاصم است.

### ١٨. روايت تفسيري مخالف حفص در ﴿ما نَنْسَخْ مِنْ آيةٍ أَوْ نَنْسَءُها﴾

در آیهٔ ﴿ما نَنْسَخْ مِنْ آیةٍ أَوْ نُنْسِها نَأْتِ بِخَیْرٍ مِنْها أَوْ مِثْلِها﴾ (بقره: ١٠٦)، ابن کثیر و ابوعمرو «نَنْسَءُها» از ریشهٔ «نسأ» به معنای تأخیر قرانت کرده اند و سایر قاریان هفتگانه «نُنْسِها» از ریشهٔ



«نسی» به معنای فراموشی قرائت کردهاند (ابن مجاهد، ۱۲۰: ۱۲۸).

چنان که پیش از این اشاره شد، عیاشی در نقل مرسلی از امام باقر الله ، روایتی نقل کرده که با قرائت «نُنْسِها» سازگار است (عیاشی، ۱۳۸۰: ۱۳۸۰)؛ اما شیخ کلینی در روایتی متصل از امام هادی الله روایتی نقل کرده است که با قرائت «نُنْسَءْها» به معنای تأخیر سازگار است: «وَ عِنْدَهُ مَا تَحْتَاجُونَ إِلَیهِ عَنْدَهُ مَا یَشَاءُ اللّه وَ یُوَخِّرُ مَا یَشَاءُ اللّه هٔ هما نَنْسَخْ مِنْ آیةٍ أَوْ ننسها نَأْتِ بِخَیْرٍ مِنْها أَوْ مِثْلِها»» (کلینی، ۱٤۰۷).

بنابراین اگر روایت متصل کلینی را بر روایت مرسل عیاشی ترجیح دهیم، باید قرائت «نَنْسَءْها» را مبنای تفسیر آیه نزد اهل بیت الله بدانیم که مخالف روایت حفص از عاصم است.

١٩ و ٢٠. دو روايت تفسيري مخالف حفص در ﴿ وَ لَيُبَدِّلْنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً ﴾

در آيهٔ ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلُهِمْ وَ لَيُبَدِّلْنَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَني لا يُشْرِكُونَ بي قَبْلُهِمْ وَ لَيُبَدِّلْنَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَني لا يُشْرِكُونَ بي شَيْئاً ﴾ (نور: ٥٥)، ابن كثير و شعبه از عاصم «لَيُبْدِلَنهم» از باب إفعال و ساير قاريان هفت گانه «لَيُبْدِلَنهم» از باب إفعال و ساير قاريان هفت گانه «لَيُبْدِلَنهم» از باب تفعيل قرائت كردهاند (ابن مجاهد، ١٤٠٠).

در بیان تفاوت این دو قرائت، برخی «لَیُبْدِلَنهم» را در باب إفعال به معنای جایگزین کردن امن به جای خوف و «لَیُبَدِّلَنَّهُمْ» را در باب تفعیل به معنای تبدیل خوف به امان معرفی کردهاند (فارسی، ۱۶۱۳ نامی ۱۲۵۰ و برخی دیگر «لَیُبَدِّلَنَّهُمْ» را در باب تفعیل به معنای تکرار فعل، یعنی تکرار تبدیل خوف به امان دانستهاند (ابن خالویه، ۱۶۱۳: ۱۱۰۱۹) و برخی نیز معنای هر دو قرائت را نزدیک به هم دانستهاند (فارسی، ۱۶۱۳ (۱۹۲۵)).

به هر حال از برخی روایات اهل بیت الله برمی آید که قرائت مبنا از این آیه نزد اهل بیت الله قرائت «لَیْبُدِلَنهم» در باب إفعال بوده است. در قسمتی از دعای مشهور به دعای افتتاح از امام کاظم الله که به تلاوت آن در آغاز ماه رمضان سفارش کرده اند، با اقتباس از آیهٔ ذکرشده، چنین آمده است: «اللَّهُمَّ وَصَلِّ عَلَی وَلِی اللَّهُمَّ اللهُ اللهُ



مَكِّنْ لَهُ دِينَهُ الَّذِي ارْتَضَيْتَهُ لَهُ أَبْدِلْهُ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِ أَمْناً يَعْبُدُكَ لَا يُشْرِكُ بِكَ شَيْئاً» (طوسى، ١٤٠٧: ٣/١١٠-١١١).

مشابه این تعبیر در دعای قنوت نماز جمعه که از امام رضاهی روایت شده نیز به کار رفته است: «اللَّهُمَّ أَصْلِحْ عَبْدَكَ وَ خَلِیفَتَكَ بِمَا أَصْلَحْتَ بِهِ أَنْبِیاءَكَ وَ رُسُلَكَ... وَ أَبْدِلْهُ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِ أَمْناً يَعْبُدُكَ لَا عَبْدُكَ لَا يَشْرِكُ بِكَ شَيئاً» (طوسی، ۱٤۱۱: ۳۲۷/۱).

این دو روایت چه تفسیر و بیان برترین مصداق آیهٔ ۵۰ نور، یعنی امام زمان این در قالب دعا محسوب شود و چه دعایی با اقتباس از آیه به شمار آید، در هر صورت بیانگر آن است که قرائت اهل بیت او این آیه، قرائت «لَیبُدِلَنهم» از باب إفعال بوده است؛ زیرا اگر قرائت اهل بیت قرائت «لَیبُدِلَنهم» از باب بفعال بوده است؛ زیرا اگر قرائت اهل بیت الله قرائت هرائیدًلّهٔ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِ أَمْناً» در دو دعای ذکر شده، تعبیر «بَدِلهٔ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِ أَمْناً» در دو دعای ذکر شده، تعبیر «بَدِلهٔ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِ أَمْناً» به کار می رفت؛ چرا که «أَبْدِلْهُ» از باب افعال از قرائت «لَیبُدِلَنهم» گرفته می شود و «بَدِلهٔ» از باب تفعیل از قرائت «لَیبُدِلَنهمٔ» اخذ می شود؛ بنابراین این دو دعای روایی نیز با قرائت عاصم به روایت حفص مخالفت دارند.

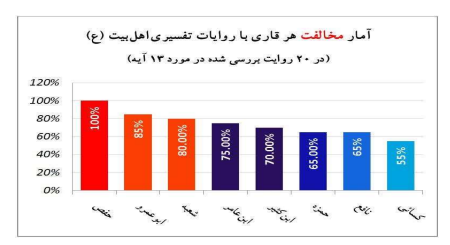
#### جمع بندي روايات تفسيري مخالف حفص

هدف از گردآوری ۲۰ روایت ذکرشده، تنها نشاندادن کذببودن ادعای انطباق کامل قرائت اهل بیت بر روایت حفص بود، نه استقرای تام روایات تفسیری و مقایسهٔ آنها با قرائت قاریان؛ اما همین روایات محدود، می تواند بیانگر یک نتیجهٔ سلبی قطعی باشد و آن مطابقت نداشتن کامل قرائت اهل بیت با قرائت یک قاری است.

به عبارت دیگر، برای اثبات ادعای انطباق کامل روایات تفسیری اهل بیت با قرائت یک قاری (چه قرائت حفص از عاصم چه سایر قرائات)، به عنوان یک موجبهٔ کلیه، استقرا باید کامل و تام باشد؛ اما ادعای اینکه هیچ یک از قرائات، انطباق کامل با روایات تفسیری اهل بیت بی ندارند، نیاز مند استقرای تام نیست، بلکه ارائهٔ چند مورد نقض از قرائت هر قاری، مدعا را به اثبات می رساند.

با این توضیح همین ۲۰ روایت گردآوری شده در تفسیر ۱۳ آیه، این حقیقت را اثبات می کند که قرائت اهل بیت با قرائت هیچ یک از قاریان انطباق کامل ندارد؛ زیرا هر یک از قاریان دست کم با نیمی از این روایات تفسیری مخالفت داشته اند.





#### نتيجهگيري

۱. ارزیابی روایات مورد استناد قرار گرفته، نشان می دهد که هیچ یک از ۱۷ روایتی که در مقالهٔ نقدشده به آن استناد شده، دلالتی بر انطباق قرائت اهل بیت بر روایت حفص در آن آیات ندارند؛ چه رسد به آنکه بر انطباق صد در صدی همهٔ روایات تفسیری بر روایت حفص دلالت داشته باشند. از میان ۱۷ روایت مورد استناد، برخی اساساً سخن معصوم نیستند (روایت شمارهٔ ۱۳) و برخی نیز تفسیری و استنادی نیستند (روایات شمارهٔ ۱، ۸، ۱۰، ۱۲) و خطابودن استناد به سایر روایات نیز گاه ناشی از اشتباهات فاحش در ادبیات عرب است (روایات شمارهٔ ۳، ۲، ۷، ۹، ۱۳، ۱۲، ۱۷)، گاه ناشی از عدم درک یکسان بودن معنای دو قرائت است (روایات شمارهٔ ۱، ۵، ۵، ۹، ۱۵)، گاه ناشی از جعل تفاوتی ساختگی بین معنای دو قرائت است (روایات ۳، ۸، ۱۳)، گاه ناشی از تحلیل اشتباه و سلیقهای روایت است (روایات شمارهٔ ۲، ۱۲، ۱۷) و گاه ناشی از نادیده گرفتن روایات متعارض در همان آیه است (روایت شمارهٔ ۲، ۱۲، ۱۷، ۱۷) و گاه ناشی از نادیده گرفتن روایات متعارض در همان آیه است (روایت شمارهٔ ۲، ۱۲).

۲. روایات تفسیری متعدّدی از اهل بیت و جود دارد که با روایت حفص از عاصم ناسازگار است؛ اما نویسندگانِ مقالهٔ نقد شده از ذکر آن کوتاهی کردهاند. ۲۰ نمونه از این روایات در تفسیر ۱۳ آیه ذکر شد که نقض صریح ادعای ملاک بودن روایت حفص از عاصم نزد اهل بیت و ادعای انطباق صد در صدی روایت حفص با روایات تفسیری اهل بیت است.

۳. ادعای انطباق کامل روایات تفسیری اهل بیت او با قرائت یک قاری (چه قرائت حفص از عاصم چه سایر قرائات)، نیازمند استقرای کامل و تام است؛ اما این مطلب که قرائت هیچ یک از قاریان





به صورت کامل ملاک تفسیر اهل بیت نبوده، نیازی به استقرای کامل ندارد، بلکه ارائهٔ چند مورد نقض از قرائت هر قاری، این مدعا را به اثبات می رساند؛ بر همین اساس، ۲۰ روایت ذکرشده این حقیقت را نشان می دهند که روایات تفسیری اهل بیت نه تنها با روایت حفص از عاصم انطباق کامل ندارند که با قرائت سایر قاریان نیز مطابقت کامل ندارند؛ زیرا هر یک از قاریان دست کم با نیمی از روایات تفسیری ذکرشده مخالفت داشته اند که البته در این روایات گردآوری شده، مخالفت های حفص بیشتر از سایرین است.



#### فهرست منابع

- ابنابی حاتم، عبدالرحمان بن محمد، تفسیر القرآن العظیم، تحقیق طیب، ریاض: مکتبة نزار مصطفی الباز، چاپسوم، ۱٤۱۹ق.
- ٢. ابن خالويه، حسين بن احمد، إعراب القرائات السبع و عللها، قاهرة: مكتبة الخانجي، ١٤١٣ق.
  - ٣. ابن خالويه، حسين بن احمد، الحجة في القرائات السبع، بيروت: موسسة الرسالة، ١٤٢١ق.
    - ٤. ابن دريد، محمد بن حسن، جمهرة اللغة، بيروت: دارالعلم للملايين، ١٩٨٧م.
    - ٥. ابن شهر آشوب، محمد بن على، مناقب آل ابي طالب علي، قم: علامه، ١٣٧٩ق.
  - ٦. ابن عطيه اندلسي، عبدالحق بن غالب، المحرر الوحيز، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٤٢٢ق.
  - ٧. ابن فارس، احمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، قم: مكتب الاعلام الاسلامي، ٤٠٤ق.
- ٨. ابن مجاهد، احمد بن موسى، السبعة فى القرائات، تحقيق: شوقى ضيف، مصر: دارالمعارف،
  چاپدوم، ١٤٠٠ق.
  - ٩. ابوحيان اندلسي، محمد بن يوسف، البحرالمحيط، بيروت: دارالفكر، ١٤٢٠ق.
  - ١٠. ازهري، محمد بن محمد، تهذيب اللغة، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٢١ق.
- ۱۱. استرآبادی، شرف الدین علی، تأویل الآیات الظاهرة، تحقیق: استادولی، قم: موسسة النشر الاسلامی، ۱۶۰۹ق.
- ۱۲. بغوى، حسين بن مسعود، معالم التنزيل، تحقيق: عبدالرزاق مهدى، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٢٠ق.
  - ١٣. جصاص، احمد بن على، احكام القرآن، تحقيق: قمحاوى، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ٥٠٥ ق.
    - ١٤. جوهري، اسماعيل بن حماد، الصحاح، بيروت: دارالعلم للملايين، بي تا.
- ۱۰. حاجی اسماعیلی، محمدرضا، «گسترهٔ جغرافیای تاریخی قرائات در جهان اسلام»، مطالعات قرائت قرآن (قرائت پژوهی)، سال دوم، شمارهٔ ۲، بهار و تابستان ۱۳۹۳ش.
- 17. حسنى، عبدالله بن حمزه، مجموع رسائل الإمام المنصور بالله، تحقيق: عبدالسلام وجيه، صنعاء: موسسة الإمام زيدبن على، ١٤٢٢ق.
- ۱۷. حسینی و دیگران، زینب، «قرائت معتبر در روایات تفسیری اهل بیت او ارتباط آن با روایت حفص از عاصم»، تحقیقات علوم قرآن و حدیث، شمارهٔ ۵، تابستان ۴۰۰ ش.



- ۱۸. خطیب، عبدالطیف، معجم القرائات، دمشق: دار سعد الدین، ۲۰۰۲م.
- 19. دمياطي، احمد بن محمد، اتحاف فضلاء البشر في القرائات الأربعة عشر، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٤٢٢ق.
  - ٠٠. سُليم، سليم بن قيس هلالي، كتاب سليمبن قيس الهلالي، قم: الهادي، ٥٠٠ق.
- ۲۱. سمرقندی، نصر بن محمد، تفسیر السمرقندی (بحر العلوم)، تحقیق: عمر عمروی، بیروت: دارالفکر، ۱۶۱۲ق.
- ۲۲. شریفینسب، حامد، «تعابیر قرائت عمومی در تألیفات پنج سدهٔ نخست هجری»، مطالعات قرائت قرآن، سال دهم، شمارهٔ ۱۸، بهار و تابستان ۲۱.۱۴ش.
  - ٢٣. صدوق، محمد بن على، الامالي، تهران: كتابچي، چاپششم، ١٣٧٦ش.
  - ٢٤. صدوق، محمد بن على، عيون اخبار الرضائي، تهران: نشر جهان، ١٣٧٨ش.
  - ٢٥. صدوق، محمد بن على، معانى الاخبار، تحقيق: غفارى، قم: جامعه مدرسين، ١٤٠٣ق.
  - ٢٦. صدوق، محمد بن على، من لايحضره الفقيه، قم: جامعه مدرسين، چاپدوم، ١٤١٣ق.
    - ۲۷. طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان، تهران: ناصر خسرو، چاپسوم، ۱۳۷۲ش.
      - ۲۸. طبري، محمد بن جرير، جامع البيان، بيروت: دارالمعرفة، ١٤١٢ق.
- ٢٩. طوسى، محمد بن حسن، الاستبصار في ما اختلف من الأخبار، تحقيق: خرسان، تهران: دارالكتب الإسلامية، ١٣٩٠ق.
- ٣. طوسى، محمد بن حسن، تهذيب الأحكام، تحقيق: خرسان، تهران: دارالكتب الإسلامية، چاپچهارم، ١٤٠٧ق.
  - ٣١. طوسى، محمد بن حسن، مصباح المتهجد، بيروت: موسسة فقه الشيعة، ١٤١١ق.
- ۳۲. عياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، تحقيق: رسولي، تهران: دارالمطبعة العلمية، ١٣٨٠ق.
- ۳۳. فارسی، حسن بن احمد، الحجة للقراء السبعة، تحقیق: بشیر جویجاتی و دیگران، بیروت: دارالمأمون للتراث، چاپدوم، ۱٤۱۳ق.
- ٣٤. فخررازی، محمد بن عمر، مفاتيح الغيب، بيروت: دار إحياء التراث العربی، چاپسوم، ١٤٢٠ق.
  - ٣٥. فراهيدي، خليل بن احمد، كتاب العين، قم: هجرت، چاپدوم، ٩٠٤١ق.
  - ٣٦. فيض كاشاني، ملامحسن، تفسيرالصافي، تهران: صدر، چاپدوم، ١٤١٥ق.





- ٣٧. قرطبي، محمد بن احمد، الجامع لأحكام القرآن، تهران: ناصر خسرو، ١٣٦٤ش.
  - ٣٨. قمى، على بن ابراهيم، تفسير القمى، قم: دارالكتاب، چاپسوم، ٤٠٤ق.
- ۳۹. قمی مشهدی، محمد، کنز الدقائق، تحقیق: درگاهی، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۹۸ش.
  - ٠٤. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تهران: دارالكتب الاسلاميه، ٧٠ ١٤ق.
  - ٤١. مجلسي، محمدباقر، بحار الأنوار، بيروت: دار إحياء التراث العربي، چاپدوم، ١٤٠٣ق.
- ٤٢. نحاس، احمد بن محمد، إعراب القرآن، تحقيق: عبدالمنعم خليل ابراهيم، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٤٢١ق.



#### References

- 1. Abu Hayyan Andalusi, Mohammad bin Yusuf, Al-Bahr al-Muhit (The Vast Ocean), Beirut: Dar al-Fikr, 157. AH (1999 CE).
- 7. Astrabad, Sharaf al-Din Ali, Ta'wil al-Ayat al-Zahirah (Interpretation of the Apparent Verses), Edited by Ustad Uli, Qom: Mo'assesah al-Nashr al-Islami, 15.9 AH (1909 CE).
- T. Ayyashi, Mohammad bin Mas'ud, Tafsir al-Ayyashi (Ayyashi's Commentary), Edited by Rasuli, Tehran: Dar al-Matba'ah al-Ilmiyyah, ۱۳۸۰ AH (۱۹۹۱) CE).
- 2. Azhari, Mohammad bin Mohammad, Tahdhib al-Lughah (The Refinement of the Language), Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, \( \frac{1}{2} \cdot \) AH (\( \frac{1}{2} \cdot \) CE).
- °. Baghawi, Hossein bin Mas'ud, Ma'alim al-Tanzil (Stations of Revelation), Edited by Abdul Razzaq Mahdi, Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, 157. AH (1999 CE).
- 7. Damiaty, Ahmad bin Mohammad, Ithaf Fudala' al-Bashar fi al-Qira'at al-Arba'a Ashar (The Presenting of Noble Persons in the Fourteen Recitations), Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, YEYY AH (Y. Y CE).
- Y. Fakhr Razi, Mohammad bin 'Umar, Mafatih al-Ghayb (The Keys to the Unseen World), Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, "rd Edition, 157. AH (1999 CE).
- A. Farahidi, Khalil bin Ahmad, Kitab al-Ayn (The Lexicon Source), Qom: Hijrat, Ind Edition, Ising AH (1949 CE).
- <sup>9</sup>. Farsi, Hassan bin Ahmad, Al-Hujjah li 'l-Qurra' al-Sab'ah (The Proof for the Seven Reciters), Edited by Bashir Jowyajati et al., Beirut: Dar al-Ma'mun lil-Turath, 'nd Edition, '\\' AH (\\ 99 CE).
- 1. Fayd Kashani, Allama Hassan, Tafsir al-Safi (The Purifying Exegesis), Tehran: Sadra, Ind Edition, 1510 AH (1995 CE).
- 11. Hassani, Abdullah bin Hamzah, Majmu' Rasail al-Imam al-Mansur bi-Allah (Collection of Treatises by Imam al-Mansur bi-Allah), Edited by Abdul Salam Wajih, Sana'a: Mo'asseseh al-Imam Zayd bin Ali, 1577 AH (7.11 CE).
- 17. Hosseini et al., Zaynab, "Qira'at-e Mo'tabar dar Rivayat-e Tafsiri-ye Ahl-e Bayt (A.S.) va Ertibat-e An ba Ravayat-e Hafs az Asim (Reliable Recitations in the Interpretative Narrations of Ahl al-Bayt (A.S.) and Their Relationship with the Narration of Hafs from Asim)", Research in Quran and Hadith Sciences, No. °, Summer 15. SH (Y.Y) CE).
- 17. Ibn Abi Hatam, Abdul Rahman bin Mohammad, Tafsir al-Quran al-Azim (Interpretation of the Gracious Quran), Edited by Tayyib, Riyadh: Maktabah Nazar Mustafa al-Baz, 3rd Edition, 1419 AH (1998 CE).
- 14. Ibn Atiyyah Andalusi, Abdul Haq bin Ghalib, Al-Muharrar al-Wajiz (The Concise Compilation), Beirut: Dar al-Kutub al- Ilmiyyah, 1422 AH (2001 CE).
- 10. Haji-Ismaeeli, Mohammadreza, "Gustaraye Jughrafiyae Tairkhi Qira'at dar Jahan Islam (Geographical Scope of Historical Recitations in the Islamic World)", Quranic Recitation Studies (Qira'at Pezhoohee), Year 2, Issue 2, Spring and Summer 1393 SH (2014 CE).
- 17. Ibn Duraid, Mohammad bin Hassan, Jumharah al-Lughah (The Lexicon), Beirut: Dar al-Ilmi li'l-Malayin, 19AY CE.
- ۱۷. Ibn Faris, Ahmad bin Farris, Mu'jam Maqayis al-Lughah (Dictionary of Language Measures), Qom: Maktab al-Ilam al-Islami, ١٤٠٤ AH (۱۹۸٤ CE).
- ۱۸. Ibn Khalawayh, Hossein bin Ahmad, Al-Hujjah fi al-Qira'at al-Sab' (The Proof in the Seven Recitations), Beirut: Mo'assasah al-Risalah, ۱٤٢١ AH (۲۰۰۰ CE).
- 19. Ibn Khalawayh, Hossein bin Ahmad, I'rab al-Qira'at al-Sab' wa 'Illuha (The Analysis of the Seven Recitations and Their Reasons), Cairo: Maktabahal-Khanji, 1517 AH (1997 CE).
- Y.. Ibn Mujahid, Ahmad bin Musa, Al-Sab'ah fi al-Qira'at (The Seven in the Recitations), Edited by Shauqi Dhaif, Egypt: Dar al-Ma'arif, Ynd Edition, YE.. AH (1944) CE).
- Y). Ibn Shahre Ashub, Mohammad bin Ali, Manaqib Aal Abi Talib (A.S.) (The Virtues of the Family of Abu Talib), Qom: Allamah, YYYA AH (Y··· CE).





Hamed Sharifi Nasa

- Y7. Sharifi-Nasab, Hamed, "Ta'abir Qira'at Umimi dar Talifat Punj Sadaye Nakhust Hijri (General Recitation Interpretations in the Works of the First Five Centuries AH)", Quranic Recitation Studies, Year 10, Issue 18, Spring and Summer 1401 SH (2022 CE).
- ۱۳. Jassas, Ahmad bin Ali, Ahkam al-Quran (Rulings of the Quran), Edited by Qumhawi, Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, ۱٤٠٥ AH (۱۹۸٥ CE).
- 75. Jawhari, Ismail bin Hammad, Al-Sihah (The Authentic Source), Beirut: Dar al-'Ilm li'l-Malayin, n.d.
- Yo. Khatib, Abdul Tayyeb, Mu'jam al-Qira'at (Dictionary of Recitations), Damascus: Dar Sa'd al-Din, You' CE.
- ۲٦. Kulayni, Mohammad bin Ya'qub, Al-Kafi (The Sufficient), Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyah, ١٤٠٧ AH (١٩٨٦ CE).
- YY. Majlisi, Mohammad Baqir, Bihar al-Anwar (The Seas of Lights), Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, "rd Edition, YE' AH (YAA" CE).
- YA. Nahhas, Ahmad bin Mohammad, I'rab al-Quran (The Grammatical Analysis of the Quran), Edited by Abdul Mannan Khalil Ibrahim, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, YEYY AH (Y··· CE).
- Ya. Qomi Mashhadi, Mohammad, Kanz al-Daqa'iq (The Treasure of Precious Pearls), Edited by Dargahi, Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance, YTTA SH (YAAA CE).
- You Qomi, Ali bin Ibrahim, Tafsir al-Qomi, Qom: Dar al-Kitab, ٣rd Edition, ١٤٠٤ AH (١٩٨٣ CE).
- ۲۱. Qurtubi, Mohammad bin Ahmad, Al-Jami'li Ahkam al-Quran (The Collection of Quranic Rulings), Tehran: Naser Khosrow, ۱۳۹٤ SH (۱۹۸۰ CE).
- <sup>٣</sup>Y. Saduq, Mohammad bin Ali, Al-Amali (The Dictations), Tehran: Ketabchi, <sup>٦</sup>th Edition, <sup>١٣</sup>Y<sup>¬</sup> SH (<sup>199</sup>Y CE).
- Tr. Saduq, Mohammad bin Ali, Ma'ani al-Akhbar (Meanings of Narrations), Edited by Ghaafari, Qom: Qom Seminary Teachers Associations, YEAT (1947 CE).
- YE. Saduq, Mohammad bin Ali, Man La Yahduruhu al-Faqih (He Who Does Not Have Access to a Jurist), Qom: Qom Seminary Teachers Associations, Ynd Edition, YEY AH (1997 CE).
- ro. Saduq, Mohammad bin Ali, Uyun Akhbar al-Ridha (A.S.) (Sources of Narrations of Imam Ridha), Tehran: Nashr-e Jahān, 1874 SH (1999 CE).
- ۳٦. Samarkandi, Nasr bin Mohammad, Tafsir al-Samarkandi (Bahral Ulum), Edited by Umar Umrawi, Beirut: Dar al-Fikr, ۱٤١٦ AH (۱۹۹۰ CE).
- TV. Sulaym, Sulaym bin Qays Hilali, Kitab Sulaym bin Qays al-Hilali, Qom: al-Hadi, 15.0 AH (1910 CE).
- The Tabari, Mohammad bin Jarir, Jami' al-Bayan (The Comprehensive Exposition), Beirut: Dar al-Ma'rifah, YEYY AH (1997 CE).
- Tabarsi, Fadhil bin Hassan, Majma' al-Bayan (The Collection of Exposition), Tehran: Naser Khosrow, "rd Edition, "TYY SH (1997 CE).
- ۲۰. Tusi, Mohammad bin Hassan, Al-Istibsar fi Ma Ikhtalafa min al-Akhbar (Insight into the Disputed Narrations), Edited by Kharsan, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, ۱۳۹۰ AH (۱۹۷۰ CE).
- <sup>£1</sup>. Tusi, Mohammad bin Hassan, Misbah al-Mutahajjid (The Lamp for the Seeker of Enlightenment), Beirut: Mo'assasah Fiqh al-Shi'ah, 1511 AH (1991 CE).
- EY. Tusi, Mohammad bin Hassan, Tahdhib al-Ahkam (Refinement of Rulings), Edited by Kharsan, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, <sup>£</sup>th Edition, <sup>Y</sup>£·Y AH (<sup>YAX</sup> CE).

