دو فصلنامه علمی مطالعات قرآئن، سال یازدهم، شماره ۲۰، بهار و تابستان ۱۶۰۲؛ ص: ۱۷۷–۱۷۷ Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading , Spring and Summer ۲۰۲۳, ۱۱(۲۰), P:۱۵۷-۱۷٦

# Review and criticism of Allameh Tabatabai's method in choosing the correct reading<sup>\*</sup>

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International Universit, مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

(†)

(cc)

#### Mohammad sadegh Yusofi moghaddam '



Undoubtedly, the science of recitation has a direct impact on the interpretation of the Holy Qur'an, and commentators have interpreted it based on recitations. As some commentators, facing different recitation, have settled on the common recitation, and some have chosen a specific recitation and interpreted based on it. And some have read all the recitation. Allameh Tabataba'i has chosen the method of criticism and selection of readings by assuming the non-frequency of recitations and taking into account the criteria of correct recitation in the science of recitation, which is the authenticity of the document of the narration of the recitation, its conformity with the Arabic rules and the script of the Mushaf. And in addition to the correct reading criteria, he has put forward some criteria for choosing the recitation. He criticizes some of the readings according to his desired criteria in facing different readings and prefers and selects some of the readings with reasoning, having the conditions of acceptance of the reading, conformity of the reading with the context of the verse or by means of narrative evidence. In some cases, he cites the reading in support of his interpretative point of view. However, in some cases he prefers a reading without mentioning the reason, and in some cases he states different readings and leaves them unexamined without preferring any of the readings. This article has analyzed and criticized Allameh Tabataba'i's view on correct reading with an analytical method.

**Keywords:** recitation criteria, hadiths, context, Tafsir alMizan, Allameh Tabatabai, differences in recitations.

<sup>1.</sup> Associate Professor, Research Institute of Islamic Sciences and Culture, Qom, Iran (y\_moqaddam@yahoo.com)



<sup>\*.</sup> Date of receiving: Y7 November Y.YY, Date of approval: Y. may Y.YT.

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال یازدهم، شماره ۲۰، بهار و تابستان ۱٤۲۰؛ ص: ۱۷۷–۱۷۲ Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading , Spring and Summer ۲۰۲۳, ۱۱(۲۰), P:۱۵۷-۱۷٦ جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



# بررسی و نقد روش علامه طباطبایی در انتخاب قرائت صحیح\*

محمدصادق يوسفىمقدم

چکیدہ

CC I

قرائات تأثیر مستقیم در تفسیر قرآن داشته و مفسران بر اساس آن به تفسیر پرداختهاند. برخی از میان قرائات به قرائت سائد بسنده کرده، برخی قرائت خاصی را برگزیده و بر اساس آن تفسیر کرده و برخی به همه قرائات پرداخته است. علامه طباطبائی با فرض عدم تواتر قرائات و با عنایت به معیارهای قرائت صحیح که عبارت است از صحت سند، مطابقت با قواعد عربی و رسم الخط مصحف و معیارهائی که خود برای گزینش قرائت مطرح کرده، روش نقد و گزینش را از میان قرائات برگزیده است. از این رو برخی قرائات را نقد کرده و برخی را به دلیل برخورداری از شرائط قبول، یا مطابقت با سیاق و یا برخورداری از مؤید روایی ترجیح داده است. نیز در برخی موارد قرائت همسو با دیدگاه تفسیری خود را برگزیده است. هر چند در مواردی از معیارهای پذیرفته خود خارج شده و بدون دلیل قرائتی را ترجیح داده و یا بدون ترجیح، قرائات را نقل و بدون بررسی وامیگذارد. این مقاله با روش کتابخانهای و تحلیلی دیدگاه علامه طباطبائی را درباره معیارهای انتخاب قرائت بررسی و نقد کرده است.

واژگان كليدى: معيار قرائت، اختلاف قرائات، روايات، سياق، علامه طباطبايي.

۱. دانشیار پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، ایران، قم؛ (y\_moqaddam@yahoo.com).



<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۵ ۰۱/۰۹ ۱۷ و تاریخ تأیید: ۲/۰۲/۳۰.

محمدصادق يوسفي مقدم



#### مقدمه

موضوع قرانات از علوم قرآن نقش بیبدیلی در تفسیر دارد و همواره مورد اهتمام مفسران و قرآنپژوهان بوده است. زیرا اختلاف قرانات افزون بر تغییر لفظی سبب تفاوت معنای واژگان و گاه تمام آیه میشود. از این رو همواره مورد توجه دانشمندان علوم قرآن و مفسران بوده است و کتابهای مختلفی در بحث قرانات نگاشته شده است و این حرکت علمی همچنان به شیوههای گوناگون جریان دارد.

در میان مفسران برخی مانند طبری به طور عمده به قرائت قاریان سبعه توجه داشته و گاه کمتر و یا بیشتر نیز نقل کرده است. (معرفت، ۱۳۸۱: ۱۳۸۱: ۷٤۱/۲) طبرسی در مجمع البیان ذیل عناوین (القرائه) به صورت گسترده به قرائات فراتر از قراء سبعه می پردازد و سمرقندی نیز در بحر العلوم به همه قرائات توجه داشته است. برخی از مفسران مانند اسفراینی در تفسیر تاج التراجم به طور معمول به یک قرائات می پردازد. برخی مانند کاشفی در تفسیر مواهب العلیه و مولی فتح الله کاشانی در تفسیر منهج الصادقین تنها به قرائت عاصم به روایت شعبه ابن عیاش پرداخته اند. فیض کاشانی به خلاف تفسیر صافی در تفسیر به یک قرائت در تفسیر می پردازد.

تفسیر المیزان از علامه طباطبایی که از مفسران بزرگ شیعه در دوران معاصر است از جهات گوناگون شایان بررسی است. این مفسر نامدار معیارهائی را افزون بر آنچه در علم قرائت هست برای گزینش قرائت بیان کرده است. از این رو بررسی معیارهای انتخاب قرائت صحیح علامه در مواجهه با قرائات، از موضوعاتی است که بررسی آن از اهمیت ویژهای برخوردار است.

شایان ذکر است که علامه طباطبائی مانند بسیاری از عالمان شیعه مثل آیت الله خونی (بی تا، (۱۵۱)، آیت الله معرفت (۱۳۸۸: ۱۹۲۱) و عالمان اهل سنت مانند زرکشی (۱٤۱۰: نوع ۲۲)، قرطبی (۲۳٦٤: ۲٫۱۱ و زرقانی (بی تا، ٤٢٨) معتقد است که راه اثبات قرآن تواتر است. و مانند آنان تاکید دارد که میان متواتر بودن آیات قرآن با تواتر قرائت ها، کمترین ملازمهای وجود ندارد و متواتر بودن قرآن دلیل بر تواتر قرائتها نیست.

نیز به رغم آنکه جمهور عالمان عامه قرائات سبع را متواتر میدانند و جماعتی روایت نبوی «نزل القرآن علی سبعه احرف» را به قرائات سبع تفسیر کردهاند (طباطبایی، ۱۳۵۳: ۲۱۳ و ۲۱٤). علامه طباطبائی افزون بر نفی ارتباط بین حدیث «احرف سبعه» و قرائات هفتگانه، بر این باور است که قرائات سبع مشهورند نه متواتر. از نظر وی راز روی آوردن مردم به قراء سبعه، در حالی است که قاریان دیگری



مثل این هفت نفر، بلکه بهتر از آنها وجود داشتند، این است که روات امامان قرائت بسیار زیاد شدند و مردم نتوانستند همه آنها را ضبط نمایند، از این رو بنا گذاشتند تا قرائت چند نفر از کسانی را که قرائتشان با رسم الخط مصحف موافق و از جهت ثبت و ضبط و حفظ آسان تر بود، انتخاب کنند (همان).

یادآور می شود پیش از این نویسندگانی به بررسی قرائت از دیدگاه علامه طباطبائی پرداختهاند اما هیچ کدام جامعیت مقاله پیش رو را ندارد. چنان که در مقاله «بررسی قرائت های غیر مشهوراهل بیت از منظر علامه طباطبائی، مهدی رستمنژاد، شمارهٔ چهارم، ۱۳۹٤: ۳۳– ٤٥»، تنها به قرئات غیر مشهور روائی از نگاه علامه پرداخته است و در مقاله «اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبائی، فاکر میبدی، محمد، قرآن شناخت، شماره ۸، ۱۳۹۰: ۳۳– ۲۰۱» به دیگاه علامه درباره اختلاف قرائات پرداخته است ولی افزون بر آنکه به برخی موارد نپرداخته ، نقد دیدگاه علامه مورد توجه قرار نگرفته است. همچنین مقاله «روش شناسی رویکرد علامه طباطبائی در اختلاف قرائات، محمد خامه گر، پژوهشهای قرآنی، شماره ۲۰، ۱۳۹۱: ۱۸۱– ۱۵۳» بر روش علامه در نقد و گزینش قرائات تمرکز کرده و به معیارهای انتخاب قرائت صحیح از منظر علامه طباطبائی نیرداخته است.

نیز مقاله روش علامه طباطبائی در مواجهه با اختلاف قرائات در تفسیر المیزان، محسن دیمه مرتضی ایروانی نجفی، فصلنامه تحقیقات علوم قرآن و حدیث، شماره ۲۷، ٤٩–۷۸» به بیان روش علامه در مواجهه با اختلاف قرائات پرداخته است ولی افزون بر عدم انسجام در بیان معیارها، به نقد و بررسی دیدگاه علامه پرداخته نشده است.

نوآوری مقاله حاضر افزون بر فحص و بررسی همه معیارهای مورد نظر علامه، نقد آن معیارها و نقد هرگونه مواجهه علامه با قرائات است.

الف. معیارهای صحت و قبول قرائت

علامه طباطبائی افزون بر معیارهای پذیرش قرائت صحیح در علم قرائت، روشهایی را به عنوان معیار پذیرش قرائت مطرح کرده و در تفسیر المیزان به کار برده است. اکنون آن روشها را بیان و بررسی میکنیم.

# ۱. مطابقت با ارکان قرائت صحیح

علامه طباطبائی در باره قرائت صحیح و قابل اعتماد مینویسد: قرائت قابل اعتماد آن است که سند روایتش صحیح و با قواعد عربیت موافق و با رسم خط مصحف مطابق باشد(طباطبایی،۱۳۵۳: ۲۱۵). از این شرائط به عنوان ارکان قرائت یاد میکنند.

محمدصادق يوسفي مقدم

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

ایشان در باره قرائت مطابق با قواعد نحوی ذیل آیه ﴿وَ إِذْ أَخَذَ اللَّهُ میثاقَ النَّبِيِّینَ لَما آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتابٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِما مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرُنَّه ﴾ (آل عمران:٨١) می گوید: در كلمه «لما» دو قرائت است: یكی قرائت مشهور كه لام را به فتحه میخوانند، و یكی قرائت حمزه كه آن را به كسره خوانده و لام را لام تعلیل و «ما» را موصوله گرفته است (دانی، ١٤٣٠، ۹۸)، علامه قرائت فتحه را ترجیح داده و در بیان علت آن می نویسد: بنا براین قرائت كه لام مفتوح و كلمه «ما» بدون تشدید باشد، قهرا «ما» موصوله خواهد بود، و «آتَیْتُكُمْ» (كه طبق قرائت نافع «آتیناكم» (طبرسی، چون جمله (مِنْ كِتابٍ وَ حِكْمَةٍ) می فهمانده كه در اینجا ضمیری حذف شده، و موصول مذكور مبتداء و خبرش جمله «لتؤمنن به ...» است و لام در كلمه «لما» ابتدائیه و در كلمه «لام است (طبطبایی، ۱۶۱۷: ۱۲۷۲): ۳۲۳/۳).

ایشان در قرائت مطابق با قواعد صرفی ذیل آیه ﴿قالَ اللَّهُ إِنِّي مُنَزِّلُها عَلَیْكُمْ فَمَنْ یَكُفُرْ بَعْدُ مِنْكُمْ فَإِنِّي أُعَذِّبُهُ عَذاباً لا أُعَذِّبُهُ أَحَداً مِنَ الْعالَمين (مائده: ١١٥) در برابر قاریان مدینه و شام و نیز عاصم كه «زاء» در «مُنَزَّلُها» را با تشدید و سایر قراء بدون تشدید قرائت كردهاند (دانی، ١٤٣٠: ١٠١) با این استدلال كه بر خلاف «تنزیل» كه شایع در نزول تدریجی است، «انزال» بر نزول دفعی دلالت دارد و سوره مائده هم یكباره نازل شده است؛ از این رو قرائت بدون تشدید با قواعد موافق تر است (طباطبایی، ١٤١٧: ٢٦/٦٦). نیز «سُعِدُوا» در آیه ﴿وَ أَمَّا الَّذِینَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَّةِ خالِدینَ فیها ما دامَتِ السَّماواتُ وَ الْأَرْضُ اِلاَّ ما شاءَ رَبُّكَ عَطَاءَ غَیْرَ مَجْذُوذ (هود: ١٠٨) بر اساس قرائت حفص، حمزه و كسایی مجهول (دانی، اِلاً ما شاءَ رَبُّكَ عَطاءَ غَیْرَ مَجْذُوذ (هود: ١٠٨) بر اساس قرائت حفص، حمزه و كسایی مجهول (دانی، معروف لازم است و از آن معلوم قرائت كردهاند. علامه با این استدلال كه ماده «سعد» در استعمال

وی با اعتقاد به اینکه فصاحت نیز از معیارهای ترجیح قرائت است، در برابر مشهور که حرف «ها» در جمله «أَرْجِهْ» را در آیه ﴿قالُوا أَرْجِهْ وَ أَخاهُ وَ ابْعَتْ فِي الْمَدائِنِ حاشِرین ﴾ (شعراء: ٣٦-٣٧) به سکون قرائت میکنند (و از ماده ارجاء به معنای تاخیر است)، قرائت ابنذکوان به کسر (ها) و قرائت ابوعمرو «ارجئه» با همزه و ضم «ها» (دانی، ١٤٣٠: ١١١) را از قرائت معروف فصیحترمیداند (طباطبایی، ١٤١٧: ٢٧٤/١٥).



نقد دیدگاه علامه

در بررسی این معیار باید گفت، معیار یاد شده ضابطهای است که عالمان قرائت برای تشخیص قرائت صحیح از غیر صحیح معین کردهاند. چنانکه ابن جزری، صحت سند، موافقت با قواعد عربی و موافقت با رسم الخط مصحف (۲۱۲۲: ۹/۱) را از شرایط صحت هر یک از قرائات دانسته و معتقد است اگر قرائتی شرائط یاد شده را داشته باشد، باید پذیرفته شود و انکار آن جایز نیست؛ زیرا قرائت حائز شرائط یادشده یکی از حروف هفتگانهای است که قرآن براساس آنها نازل شده است اعم از اینکه از پیشوایان هفتگانه، دهگانه یا غیر آنها از سایر پیشوایان قرائت باشد. سیوطی نیز مینویسد: هر قرائتی که براساس قاعده یاد شده و بر مردم پذیرش آن واجب است، اعم از اینکه از پیشوایان هفتگانه، دهگانه یا غیر آنها از سایر پیشوایان قرائت باشد. سیوطی نیز مینویسد: هر است که قرآن بر آن نازل شده و بر مردم پذیرش آن واجب است، اعم از اینکه از پیشوایان هفتگانه، دهگانه یا غیر آنها از سایر پیشوایان مورد قبول قرائت باشد. و در هر قرائتی که به یکی از ارکان یاد شده است که قرآن بر آن نازل شده و بر مردم پذیرش آن واجب است، اعم از اینکه از پیشوایان هفتگانه، دهگانه یا غیر آنها از سایر پیشوایان مورد قبول قرائت باشد. و در هر قرائتی که به یکی از ارکان یاد شده اخلال وارد شود آن قرائت ضعیف، شاذ یا باطل است، اعم از اینکه از پیشوایان یاد شده بر خوردار باشد (سیوطی، ۱۹۳۲: ۲۰۷۱). زرکشی نیز بر این باور است که هر قرائتی از شرائط یاد شده بر خوردار باشد معتبر و صحیح است (زرکشی، ۱۱۵۰: ۱۹۷۹) و ۲۸۵).

با بررسی ارکان سه گانه یاد شده آشکار میگردد که:

۱. این قرانات سبعه، و عشره متواتر نیستند تا بر اساس شرط مطابقت قرانت با سنت بهطور مطلق قابل اعتماد بوده و بر مردم پذیرش آنها واجب باشد.

۲. از جهت خبر واحد بودن نیز در صحت سند برخی از آن قرائات اختلاف نظر است به طور مثال به رغم آنکه ابن جزری می گوید: به اتفاق محققان ابن عامر بر أبی هاشم مغیرة بن أبی شهاب عبدالله بن عمرو ابن مغیره مخزومی و مغیره برعثمان بن عفان و عثمان بر رسول خدا (ص) قرائت کرده است (ابن جزری، بی تا، ۱۱٤٤/۱). برخی از محققان با استناد به سخن ذهبی مبنی بر اینکه مغیره مجهول است، اصل عرب بودن ابن عامر را به طور آشکار زیر سئوال برده است (معرفت، ۱۳۸۱: ۲/به نقل از غایه النهایه، ۲/۰۰۷).

۳. مراد عالمان علم قرائت از موافقت قرائت با رسم مصحف این است که قرائت باید موافق رسم کلمه و هجاء حروفی باشد که مصاحف عثمانی براساس آن رسم شده است؛ حال آنکه برخی از قرائات مورد نظر علامه با مصحف موجود انطباق ندارد. چنانکه ترجیح قرائت ابوعمرو با همزه و ضم «ها» «ارجئه» در آیه «قالُوا أَرْجِهُ وَ أَخاهُ (شعراء: ٣٦–٣٧)، خلاف رسم مصحف است. و نمی توان آن را بر قرائت رائج با این استدلال که از قرائت معروف فصیحتر است ترجیح داد (طباطبایی، ۱٤۱۷: ٢٧٤/١٥).

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع أموزش عالى قرآن و حديث



٤. نيز چنانكه از عبارات عالمان قرائت استفاده مىشود نمىتوان نقش شرط مطابقت با قواعد زبان عرب را مطلق دانست؛ زيرا علم قرائت در صدر اسلام (عصر نبوت) توسط صحابه شكل گرفته است، حال آنكه قواعد لغت و دستور زبان عرب پس از آن و در قرن دوم هجري تدوين يافته است. چنانكه العين توسط فراهيدى، متوفاى ١٧٥ و الكتاب توسط سيبويه متوفاى ١٠٨، تدوين شده است. از اين رو عالمان قرائت چندان جايگاهى براى مطابقت قرائت با قواعد نحو، باز نكردهاند. به طور مثال سيوطى بدون توجه به لزوم مطابقت با قرائت به طور مثال سيوطى عالمان قرائت چندان جايگاهى براى مطابقت قرائت با قواعد نحو، باز نكردهاند. به طور مثال سيوطى لغوى و مطابقت قرائت با وجهى از وجوه قواعد عرب، مىنويسد: امامان قرائت به ظهور بدون توجه به لزوم مطابقت قرائت با وجهى از وجوه قواعد عرب، مىنويسد: امامان قرائت به ظهور معوى يوجه به لزوم مطابقت قرائت با وجهى از وجوه قواعد عرب، مىنويسد: امامان قرائت به ظهور معوى يوجه به لزوم مطابقت قرائت با قواعد نحو، باز نكردهاند. به طور مثال سيوطى محيحتر نيز باشد، عمل مىكنند (سيوطى، التحبير في علم التفسير، ١٧٦). برخى مانند قدورى بر اين عرحيم ياور است كادى زيز باشد، عمل مىكنند (سيوطى، التحبير في علم التفسير، ١٧٢). برخى مانند قدورى بر اين باور است كه عالمان نورات. (الحمد غانم وعادر ايرو است كه خود عالمان قرائت. (الحمد غانم محيحتر نيز باشد، عمل مىكنند (سيوطى، التحبير في علم التفسير، ١٧٢). برخى مانند قدورى بر اين باور است كه عالمان نحو مطابقت قرائت با قواعد نحو را شرط كردهاند نه عالمان قرائت. (الحمد غانم بنور ايرا است كه خود عالمان نحو نيز به رخم آنكه در بيرخى از آيات قرآن به لحاظ نظرى، وجوه ديگرى از قرائت را بيان كردهاند، اما به وجهى كه بر اساس منت است عمل كردهاند. آنان با استناد به احاديث، بر سنت بودن قرائت تاكيد كرده و گفتهاند: برخى از قرائت ماين خريز به رخم انكه دره و گفتهاند: الحمد مايرات في علوم القرآن با استناد به احاديث، بر سنت بودن قرائت تاكيد كرده و گفتهاند: برخى از قرائت ماين مو نيز ايران مرحي يو انه مادرات في علوم القرآن مدادي و موه ديگرى از قرائت را بولى غرب فرى و موه ديگرى از قرائت را بيد كرده و گفتاند: بال مان مرو بن عثمان سيبويه، الكتاب، ٢٩؛ منت ماير مان محمدينيوسف، الكران ما مىمن مومي ماممى ممهيد القواعد بشرح تسهيل الفواند، ٢٦/٦٤، بهمد مخارى م

# ۲. توجیه روایات مخالف با قرائات موجود

از موضوعات مهم در حوزه قرائات، بررسی روایاتی است که بیانگر قرائاتی متفاوت از قرائات جاری و سائد است. علامه طباطبائی در موارد متعددی در مواجهه با این روایات، تأکید میکند که این روایات در مقام بیان قرائتی جدید از آیه نیستند بلکه در مقام تفسیر آیه است. اکنون نمونه هایی از آن روایات و دیدگاه ایشان ذر باره آنها را بررسی میکنیم:

ايشان ذيل آيه شريفه ﴿فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَريضَة﴾ (نساء: ٢٤) روايتى را از امام صادق عليه السلام نقل مى كند كه امام با افزودن عبارت «إلى أجل مسمى» فرمود: همانا آيه چنين نازل شده است «فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى – فآتوهن أجورهن فريضة» وى پس از نقل روايت مى گويد: شايد مراد از اينگونه روايات تفسير آيه باشد نه قرائت لفظى آيه «و لعل المراد بأمثال هذه الروايات الدلالة على المعنى المراد من الآية دون النزول اللفظي» (طباطبايى، ١٤١٢: ٢٢٩/٤).



همچنين وى ذيل آيه شريفه ﴿لكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِما أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَ الْمَلائِكَةُ يَشْهَدُونَ وَ كَفَى بِاللَّهِ شَهيدا﴾ (نساء:١٦٦) روايتى را نقل مىكند كه امام در آن عبارت «في علي» را اضافه و چنين قرائت مىكند (لكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِما أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ فى على بِعِلْمِهِ وَ الْمَلائِكَةُ يَشْهَدُونَ وَ كَفى بِاللَّهِ شَهيدا) وى پس از نقل آن، مىنويسد: اين نقل از قبيل جري و تطبيق است و مراد از اين قرائت، تحريف قرآن يا نقل از باب قرائت ديگر نيست «و هو من قبيل الجري و التطبيق فإن من القرآن ما نزل في ولايته ع، و ليس المراد به تحريف الكتاب و لا هو قراءة منه ع» (طباطبايى١٤١٧: ١٤٦٥).

در بررسی این دیدگاه علامه میتوان گفت تفسیری دانستن روایات دارای عبارات متفاوت با مصحف موجود در صورت مطابقت مفهوم روایت با متن مصحف کار درستی است. زیرا مصحف موجود مورد تایید امامام معصومﷺ است و اضافه یا کم کردن از آن صحیح نیست.

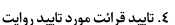
#### ۳. رد روایت مخالف قرائت منتخب

علامه در برخورد با برخی روایات بیانگر قرائت ذیل برخی آیات آنها را نقد کرده و رد میکند؛ بهطور مثال: ایشان ذیل آیه «رَبَّنَا اغْفِز لي وَ لِوالِدَيَّ وَ لِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسابُ» (ابراهیم: ١٤) روایت مرسلی را از تفیسر عیاشی از حریز از یکی از دو امام (امام باقر یا امام صادق) کر میکند که آن حضرت آیه را «رب اغفر لی و لولدی» قرائت کرده است. مقصود از «ولد» همان اسماعیل و اسحاق است (عیاشی، ۱۳۸۰: ۲۳۲۲) و در مرسله دیگری جابر از امام باقر سی نظیر این قرائت را نقل کرده است (همان، ۲۳۲/۲)، حسن بن علی و أبوجعفر محمد بن علی و الزهری و ابراهیم نخعی به صورت (ولدی) و سعید بن جبیر (والدی) قرائت کردهاند (طبرسی، ۱۳۷۲: ۲۸۸۲).

علامه در نقد این قرائت میفرماید: ظاهر این دو روایت این است که چون پدر ابراهیم کافر بوده امام الله آیه را بدین صورت قرائت نموده است و لیکن هر دو ضعیف است و چنان نیست که بشود به آنها اعتماد نمود (طباطبایی، ۱٤۱۷: ۸۰/۱۲).

در بررسی دیدگاه علامه می توان گفت اگر روایاتی بیانگر قرائتی باشد که با مصحف در تعارض نیست مانند: «رب اغفر لی و لولدی» به صرف آنکه روایت مرسل است نمی توان آن را کنار گذاشت بویژه آنکه آن قرائت از سوی قاریان مشهوری مورد قبول واقع شده و قرائت مقابل «لوالدی» نیز از سند قوی تر از قرائت «لولدی» بر خوردار نیست.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع أموزش عالى قرآن و حديث



در برخی موارد ملاک علامه در ترجیح قرائت، روایتی است که قرائتی را تایید میکند. به عنوان مثال در آیه ﴿وَ یَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحیضِ قُلْ هُوَ أَذَىً فَاعْتَزِلُوا النِّساءَ فِي الْمَحیضِ وَ لا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّی یَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَابينَ وَ يُحِبُّ الْمُتَطَهِّرينَ» (بقره: ۲۲۲) کلمه (حتی یطهرن) را ابوبکر و حمزه و کسایی به صورت (یطّهّرن) که به معنای غسلکردن میباشد و بقیه بدون تشدید قرائت کردهاند (دانی، ۱٤۳۰: ۸۰) که منظور از این طهارت پاکی از حیض است.

علامه در تأیید قرائت دوم روایتی را از کتاب کافی با این مضمون نقل میکند که: از امام صادق پرسیدند، زنی که در آخرین روز عادت خون حیضش قطع شده چه حکمی دارد؟ فرمود: اگر همسرش دچار طغیان شهوت شود باید دستورش دهد محل خون را بشوید، آنگاه اگر خواست میتواند قبل از غسل با او نزدیکی کند، و در روایتی دیگر آمده که اضافه فرمود: ولی غسل کردن بهتر است (کلینی، ۱٤۰۷).

علامه از این روایات در تأیید قرائت مختارش استفاده کرده و می فرماید: این روایات قرائت آیه را به صورت (یطهرن) بدون تشدید تأیید می کند؛ زیرا عبارت «حَتَّی یَطْهُرْنَ» به معنای قطع جریان خون زنان است، به خلاف «یتطهرن» با تشدید «ها» که به معنای قبول طهارت است، که در آن معنای اختیار خوابیده، و در نتیجه با غسل کردن که یك عمل اختیاری است مناسب است، به خلاف قطع جریان خون، که به اختیار زن نیست (طباطبایی، ۱٤۱۷: ۲۱۵/۲ -۲۱۶).

عمل علامه در مورد یاد شده صحیح است و بیانگر آن است که قرائت اهل بیت در برابر دیگر قاریان، قرائت معیار است. اما اشکال این است که اهل بیت ک در قرائات مرجعیت دارند و علامه در روایات بیانگر قرائت روش واحدی اعمال نکرده است. در مجموع میتوان گفت که علامه روش منسجم و تعریف شدهای در مواجهه با روایات بیانگر قرائت ندارد.

٥. مطابقت با سياق

علامه طباطبائي موافقت قرائت با سياق آيه را به عنوان يكي از دلائل و معيار ترجيح قرائت دانسته و از آن در تفسير الميزان بهطور گسترده استفاده كرده است.

اصطلاح سیاق با این که در علوم تفسیر, اصول فقه و فقه کاربرد گسترده ای دارد، ولی کمتر به صورت روشن و دقیق تعریف شده است. یکی از کسانی که این مفهوم را به صورت روشن تعریف کرده، آیة اللّه شهید صدر است. ایشان در تعریف سیاق گفته است: سیاق عبارت است از هرگونه دال و



نشانهای که با لفظی که فهم آن مقصود است همراه می باشد، خواه آن دال و نشانه لفظی باشد به گونهای که آن دال لفظی با لفظ مورد نظر کلامی یکپارچه و مرتبط را تشکیل می دهند یا آن دال و نشانه حالی و غیر لفظی باشد؛ مانند موقعیتها و شرایطی که کلام را در برگرفته و نسبت به موضوع مورد بحث نقش دلالت گری دارند (صدر، ۱٤۱۰: ۱۰۸/۱).

در میان مفسران علامه طباطبائی افزون بر آنکه در موارد بسیاری برای فهم آیات از سیاق کمک میگیرد، در بحث قرائات نیز برای ترجیح یک قرائت از سایر قرائات از روش سیاق استفاده کرده است؛ بهطور مثال:

۱. علامه طباطبائی در باره فعل «یَقُولَ» درآیه ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَ لَمَّا یَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِینَ خَلَوْا مِنْ قَبَلِكُمْ مَسَّتْهُمُ الْبَأْساءُ وَ الضَّرَّاءُ وَ زُلْزِلُوا حَتَّی یَقُولَ الرَّسُولُ وَ الَّذینَ آمَنُوا مَعَهُ مَتی نَصْرُ اللَّهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَریب (بقره: ۲۱٤) می گوید: کلمه «یَقُولَ» به نصب لام خوانده شده است و بنا بر این قرائت، نصر اللَّهِ قریب (بقره: ۲۱٤) می گوید: کلمه «یَقُولَ» به نصب لام خوانده شده است و بنا بر این قرائت، جمله در معنای غایت و نتیجه برای جملات قبل است و بعضی مانند نافع (طبرسی، ۱۳۷۲: ۲/۶۵۶ دانی، ۱۳۳۰ دانی، ۱۳۳۰: ۲/۶۵ و هرچند می است و بعضی مانند نافع (طبرسی، ۱۳۷۲: ۲/۶۵۶) و هری جمله در معنای غایت و نتیجه برای جملات قبل است و بعضی مانند نافع (طبرسی، ۱۳۷۲: ۲/۶۵) و دانی، دانی، ۱۳۳۰: ۲/۱۳۵ و بعضی مانند نافع (طبرسی، ۱۳۷۲: ۲/۶۵) و دانی، دانی، ۱۳۳۰: ۲/۱۳۵ و بعضی مانند نافع (طبرسی، ۱۳۷۲: ۲/۶۵) و دانی، دانی، ۱۳۳۰: ۲/۱۳۵ و بعضی مانند نافع (طبرسی، ۱۳۷۲: ۲/۶۵) و دانی، دانی، ۱۳۳۰: ۲/۱۳۵ و به مایند بنابراین قرائت جمله نامبرده حکایت حال گذشته است و هرچند هر دو معنا صحیح است؛ لیکن دومی با سیاق مناسبتر است؛ برای اینکه اگر جمله نامبرده غایتی باشد که جمله «وَ زُلْزِلُوا» را تعلیل کند، آنطور که باید با سیاق مناسب نیست (طباطبایی، غایتی باشد که جمله «وَ زُلْزِلُوا» را تعلیل کند، آنطور که باید با سیاق مناسب دیست (طباطبایی، ایت).

۲. طبرسی در باره قرانت آیه شریفه ﴿قالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّیْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَیْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلی كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتينَكَ سَعْياً وَ اعْلَمْ أَنَّ اللَّه عَزيرٌ حَكيم ﴾ (بقره: ۲٦) می نویسد: كلمه «فَصُرْهُنَ» را أبو جعفر، حمزه، خلف و رویس از یعقوب به كسر صاد (از «صار یصیر» كه به معنای «صیرورت و شدن» است) قرائت كردهاند و بقیه به ضم صاد، (از «صار یصور» كه به معنی «بریدن» و یا «متمایل کردن» است) قرائت كردهاند و بقیه به ضم صاد، (از «صار یصور» كه به معنی «بریدن» و یا «متمایل تشدید راء و ... قرائت كردهاند نیز در قرائاتی شاذ از ابن عباس آن كلمه به كسر صاد و نیز به فتح آن و می نویسد: قرائن كلام دلالت شده است. (طبرسی، ۱۳۷۲: ۲/۲۵۲) علامه طباطبائی ذیل آیه یاد شده می نویسد: قرائن كلام دلالت دارد بر اینكه در اینجا از كلمه «فَصُرْهُنَ» معنای «قطع كردن» اراده شده است و چون با حرف «الی» متعدی شده است، دلالت دارد بر اینكه در براینكه در اینجا از كلمه و فصر و نیز به معنای متمایل است و چون با حرف «الی» متعدی شده است، دو می دو اینجا از كلمه و فصر هُنَّ منای رو می معنای متمایل كردن ساز و یا آنها را نزد خود بیاور در حالی كه قطعه قطعه كرده باشی» (طباطبایی، ۲۵۱۲)، بر این ساز و یا آنها را نزد خود بیاور در حالی كه قطعه قطعه كرده باشی» (طباطبایی، ۲۱۵۱)، ۲، ۲۷۵). بر این

محمدصادق يوسفى مقدم

٣. نيز در آيه ﴿وَ يَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا أَ هُؤُلاءِ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمْ حَبِطَتْ أَعْمالُهُمْ فَأَصْبَحُوا خاسِرين ﴾ (مائده: ٥٣) كلمه «يَقُولُ» به ضم لام آمده است ولى ابوعمرو آن را به فتح لام قرائت كرده است (دانى، ١٤٣٠: ٩٩). علامه قرائت فتحه را ارجح دانسته و در بيان علت آن مىنويسد: در اين صورت جمله «يقول» عطف مىباشد بر جمله «يصبحوا» و اين قرائت با سياق موافق تر و سازگارتر صورت جمله «يقُولُ الله يعنه ما المه المع و اين قرائت با سياق موافق تر و سازگارتر مورت جمله «يقول» عطف مىباشد بر جمله «يصبحوا» و اين قرائت با سياق موافق تر و سازگارتر است؛ به دليل اينكه ندامت افراد مورد بحث از اينكه دوستى با دشمنان اسلام را در دل پنهان كردند و نيز بيان مؤمنين «وَ يَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا» كه گفتند: ﴿ أَهؤُلاءِ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمْ و... ﴾

٤. همچنین در تفسیر ﴿إِذْ قالَ الْحَوارِيُّونَ یا عیسَی ابن مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطيعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنا مائِدَةً مِنَ السَّماءِ قالَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنْنُمْ مُؤْمِنين (مائده: ١١٢) در باره پرسشی که حواریون از حضرت عیسی میکنند، تفاسیر مختلفی ذکر شده است. برخی از مفسران (آلوسی، ١٤١٥ : ٢/٥) بر این باور است که ایمان حواریون واقعی نبوده است. برخی از مفسران (آلوسی، ١٤١٥ : ٢/٥) بر این باور است که ایمان حواریون واقعی نبوده است. برخی از مفسران (آلوسی، ١٤١٥ : ٢٤/٥) بر این باور است که ایمان حواریون واقعی نبوده است. برخی از مفسران (آلوسی، ١٤١٥ : ٢٤/٥) بر این باور است که ایمان حواریون واقعی نبوده است. چنان که عده ای دیگر از مفسران (طوسی، ١٤٠ ، ٢٤٥) بر این باور است که ایمان حواریون واقعی نبوده است. چنان که عده ای دیگر از مفسران (طوسی، بی تا، ٢٤/٤) بر این باور است است (ترسی، ١٤١٤) بر این باورند که مراد آیه غیر که ایمان حواریون واقعی نبوده است. چنان که عده ای دیگر از مفسران (طوسی، بی تا، ٢٤/٤) بر این باور است که ایمان حواریون واقعی نبوده است. چنان که عده ی دیگر از مفسران (طوسی، بی تا، ٢٤/٤) بر این باور است که ایمان حواریون واقعی نبوده است. چنان که عده ی دیگر از مفسران (طوسی، بی تا، ٢٤/٤) بر این باورند که مراد آیه غیر است که ایمان که دیری کنده می دان این دو در پی توجیه آن بر آمده اند مانند این که از آن چیزی است که از خاهر آیه استفاده می شود از این رو در پی توجیه آن بر آمده اند مانند این که در خواست قبل از تحکیم ایمانشان بوده یا این که استطاعت کنایه است از اقتضای مصلحت و وقوع اذن و رخصت....

علامه با رد این نظریات به دلیل مخالفت آنها با سیاق آیات و با توجه به اینکه ایمان حواریون خالص بوده و خداوند به آنها الهام کرده است که به من و رسولم ایمان بیاورید و به دلیل همین موهبت به عیسی منت نهاده است، میگوید: از این جهت بوده که کسایی کلمه «یستطیع» را با «تاء» و کلمه «ربك» را هم به فتح «باء» قرائت کرده است (دانی، ۱۶۳۰: ۱۰۱) تا مفعول باشد برای فعلی مقدر. بر اساس این قرائت تقدیر آیه چنین میشود: «هل تستطیع ان تسال ربك...» آیا میتوانی از پروردگارت خواهش کنی که ... و چون معنا معلوم بوده، کلمه «تسال» حذف شده است و جمله «تستطیع» به جای آن به جا مانده است (طباطبایی، ۱۱۵۲: ۲۲۹/۲). در آیات دیگری مانند: انعام: ۲۶، انفال: ۱، شعراء:







روش علامه طباطبائی مبنی بر صحیح دانستن قرائت منطبق بر سیاق و ترجیح آن بر سایر قرائات به عنوان معیار انتخاب قرائت، با دیدگاه ایشان در جمع قرآن مطابقت ندارد. زیرا علامه در جمع قرآن بر این باور است که که قرآن پس از حیات پیامبر می جمع آوری و تدوین شده است و در نتیجه جمع و در کنار هم بودن آیات توقیفی نخواهد بود و نتیجه آن نیز عدم اعتبار برداشت برخواسته از سیاق است. توضیح اینکه:

ایشان بر این باور است که قرآن کریم دوبار جمع آوری شده است؛ بار اول در دوران ابوبکر و بار دوم در دوران عثمان. ایشان از آن دو به جمع اول و جمع دوم تعبیر کرده و میگوید در جمع اول افزون بر گرد آوری سورههای پراکنده و تدوین آنها، آیات پراکنده متناسب با هر سورهای نیز به آن ملحق شده است. در جمع دوم که جمع عثمانی است مصحفهای منشر شده در بلاد اسلامی که از حیث نسخهها متعارض و از حیث قرائات اختلاف داشتند به مصحف واحد تبدیل شدند. در این جمع ترتیب آیات تغییر نکرده و چیزی به آنها افزوده نشده است. تنها آیه ۲۳ سوره احزاب، «مِنَ الْمُؤْمِنِینَ رِجالُ صَدَقُوا ما عاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ... که به ادعای زید از قرآن افتاده بوده به سوره احزاب ملحق و در جایگاه فعلی قرار داده شده است (طباطبائی، ۱۶۱۲ ۲۱۲۸۱۲).

البته نظر ایشان درباره جمع دوم جز یک مورد مربوط به ادعای زید که در باره آیه ۲۳ سوره احزاب هست تغییری در ترتیب آیات به وجود نیاورده است؛ اما دیدگاه ایشان در جمع اول که افزون بر ترتیب سوره ها، ترتیب آیات را نیز به اجتهاد و سلیقه صحابه می داند بر نفی ترتیب توقیفی آیات در سوره ها دلالت دارد نامبرده با استناد به نقل تاریخ یعقوبی مبنی بر اینکه پس از شهید شدن بسیاری از حاملان قرآن در جنگ یمامه و ترس از بین رفتن قرآن، عمر بن خطاب به ابوبکر پیشنهاد جمع آوری قرآن را داد و مصرانه پیشنهادش را پیگیری کرد تا آنکه قرآن جمع آوری گردید و در صحفی نوشته شد (یعقوبی، ا بی تا، ۲/۱۳۵۱) نیز با استناد به نقل تاریخ ابی الفداء مبنی بر اینکه: در جنگ با مسیلمه کذاب بسیاری از قاریان مهاجر و انصار شهید شدند و ابو بکر خودش در مقام جمع آوری قرآن بر آمد، می گوید: اصل و پشتوانه نقل تاریخی یاد شده روایات است. آنگاه روایاتی را برای اثبات جمع قرآن در زمان ابوبکر نقل می کند از جمله روایت بخاری که بیانگر آن است پس از جنگ یمامه با پیشنهاد ابوبکر و اصرار وی زید قرآن را جمع کرد (بخاری، ۱۶۰۱: ۲/۱۵۰۱) و روایتی (سیوطی، ۱۰۶۲۶) که در آن عمر اعلام می کند هر کس از پیامبر چیزی از قرآن تلقی کرده است بیاورد و آنان هر ادعانی را بر ای شهادت و شد قرآن را جمع کرد (بخاری، ۱۶۰۱: ۲/۱۵۰۱) و روایتی (سیوطی، ۱۹۰۶: ۲۹۰۶) که در آن عمر دو شاهد می پذیرفتند و... (طباطبانی، ۱۱۵۲: ۲/۱۵۱۲ و ۱۳۲). دو فصلنامه علمي مطالعات قرائت قرآن، سال يازدهم، شماره ٢٠، بهار و تابستان ١٤٠٢؛ ص: ١٥٧–١٧٦ بررسي و نقد روش علامه طباطبايي در انتخاب قرائت صحيح

ىحمدصادق يوسفى مقدم

جتمع آموزش عالی قرآن و حدیث در برابر ادعای ایشان باید گفت اعتبار سیاق آیه و یا آیات بر این اصل استوار است که ترتیب آیه و

جامعة المصطفى العالمية

Al-Mustafa International Universi

آیات توقیفی باشد. در غیر اینصورت در هیچ موردی نمی توان به سیاق آیات اعتماد کرد و اعتماد علامه به رواياتي كه ترتيب آيات را به سليقه و اجتهاد صحابه ميداند اعتبار سياق را مخدوش ميكند. زيرا اين مطلب روشن است که مفاد بر آمده از ساختار به هم پیوسته کلامی آیات از طریق دلالت قرینه همراه با لفظ (زرکشی، ۱٤۱۰: ۲/۲۰۰ – ۲۰۱) اعم از قرینه لفظی (بابائی، ۱۳۸۵: ۱۲۰) یا نشانه های حالی (صدر، محمدباقر، ١٤١٠: ١/٩٠) (شرائط حاكم بر كلام)، سياق ناميده مي شود.

بر این اساس انسجام داخلی آیات از مبانی مهم سیاق به شمار میرود به گونهای که اگر آیات مورد نظر انسجام و ارتباط لفظي و معنائي با يكديدگر نداشته باشند سياق شكل نمي گيرد. انسجام نيز تنها با توقيفي بودن ترتيب آيات حاصل مي شود. زيرا اگر احتمال آن برود كه غير خدا و پيامبرش در تنظيم و ترتيب آيات نقش داشتهاند به هيچ وجه نمي توان به مفاد بر آمده از سياق آن آيات اعتماد كرد.

اکنون سئوال اصلی این است که علامه طباطبائی چگونه با اعتقاد به چینش و تنظیم آیات قرآن به اجتهاد و سليقه صحابه، به سياق آيات ابتناء كرده و بر اساس آن برداشتهاي گوناگوني به عنوان مدلول و یا مقصود آیات به قرآن نسبت داده است، و از همه مهمتر بر اساس آن قرائتی خاص را از میان قرائات برگزیده و ترجیح داده است. حال آنکه تنظیم آیات توسط صحابه حتی به صورت احتمال، هیچ اعتباری به مفاد و برداشت بر خاسته از سیاق نخواهد داد. اگر گفته شود که صحابه آیات را کنار یکدیگر قرار دادهاند و این ضرری به سیاق آیه وارد نمیکند. جواب این است که چطور می توان چنین ادعائی مطرح كرد حال آنكه تنها توقيفي بودن ترتيب آيات مي تواند به برداشت علمي از سياق اعتبار ببخشد و مدعى شد که خداوند از این چینش و مفاد مترتب بر آن غرضی داشته است. اما اگر ترتیب آیات با انتخاب صحابه باشد نمی تواند بر غرض قابل اعتماد الهی و وحیانی ابتناء داشت باشد بر این اساس برداشتهای مربوط به سیاق آیات مخدوش خواهد شد و نمی توان آن را معیار صحت قرائت دانست.

# ۲. ترجیح قرائت متناسب با دیدگاه تفسیری خود

علامه گاه در تأیید دیدگاه تفسیری خود به قرائتی از قرائات اعتماد میکند. در حقیقت نظریه منتخب تفسیری علامه معیار پذیرش قرائتی از قرائات می شود. اکنون به برخی از نمونه های آن اشاره می شود.

نمونه اول: در آيه شريفه ﴿وَ إِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَ أَشْهَدَهُمْ عَلى أَنْفُسِهِمْ أَ لَسْتُ برَبِّكُمْ قالُوا بَلى شَهدْنا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هذا غافِلين ﴾ (اعراف: ١٧٢) فعل «أَنْ تَقُولُوا» را ابوعمرو «أَنْ يَقُولُوا» قرائت كرده است (داني، ١٤٣٠: ١١٤).





طبق قرائت مشهور خطاب در جمله «أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هذا غافِلِينَ» همان مخاطبين در جمله «أَ لَسْتُ بِرَبَّكُمْ» وكسانى هستند كه گفتند: «بَلى شَهِدْنا». به مقتضاى اين آيه، بشر در قيامت اشهاد، خطاب خدا و اعتراف خود را به مشاهده مى بينند و ادراك مى كنند زيرا شواغل و حجابها كه انسان را از اشهاد، خطاب خدا و اعتراف درونى خود غافل مى ساخت از بين مى رود و پرده هايى كه ميان بشر و پروردگارش حائل بود برچيده مى شود و به خود مى آيد و دو باره اين حقايق را به مشاهده و معاينه ادراك مى كند و آنچه را كه ميان او و پروردگارش جريان داشته است به ياد مى آورد هر چند در دنيا از آن غافل بوده است. علامه مى گويد: احتمال دارد كه خطاب در آيه راجع به ما كه مخاطب به آيات قرآنى هستيم باشد و معنا اين مى شود: ما اين عمل را با شما گروه مخاطبين انجام داديم تا فرداى قيامت چنين و چنان نگوييد؛ وليكن احتمال اول به ذهن نزديكتر است، و قرائت «أَنْ يَقُولُوا» آن احتمال را تأييد مى كند (طباطبايى، ١٤١٢). ٢٢٢٨).

این استدلال بر ای انتخاب قرائت ناتمام است زیرا افزون بر آنکه قرائت «أن یقولوا با یاء» تنها از أبو عمرو نقل شده است و دیگر قاریان آن را با تاء قرائت کردهاند. (طبرسی، ۱۳۷۲: ۷۶/۶) روش ترجیح و انتخاب قرائت بر اساس دیدگاه تفسیری خلاف ضابطه و قاعده انتخاب قرائت است. قاعده اقتضاء میکند ابتدا قرائت بر اساس سنت بودن، مطابقت با قواعد نحو و مصحف رائج انتخاب شود و سپس بر اساس آن آیه تفسیر گردد تا تفسیر تابع قرائت منتخب باشد نه آنکه انتخاب قرائت تابع دیدگاه تفسیری مفسر باشد.

نمونه دوم: آیه (ما کانَ لِلْمُشْرِکینَ أَنْ یَعْمُرُوا مَساجِدَ اللَّهِ شاهِدینَ عَلی أَنْفُسِهِمْ بِالْكُفْرَ» (توبه: ١٧) در این آیه شریفه کلمه «مَساجِدَ» طبق قرائت ابن کثیر، ابوعمر و یعقوب به صورت مفرد (دمیاطی، ١٤٢٢: ٣٠٣) قرائت شده است. علامه با بیان اینکه مساجد خدا مطلق بناهایی هستند که برای عبادت خدا ساخته می شوند و با توجه به سیاق آیه قرائت مفرد را ترجیح داده و می نویسد: مقصود عمارت و آبادانی خصوص مسجد الحرام است، مؤید این معنا قرائت کسی است که جمله «ان یعمروا مسجد الله» را -به صیغه مفرد- آورده است (طباطبایی، ١٤١٧: ٢٠٠٩).

در جواب علامه می توان گفت که تفسیر مفسر باید تابع قرائت منتخب باشد نه اینکه قرائت، تابع دیدگاه تفسیری مفسر باشد. افزون بر آن ممکن است مراد خدا از قرائت جمع «مَساجِدَ» این است که مشرکان نه تنها مسجدالحرام را بلکه هیچ مسجدی را نباید تعمیر کنند (التبیان فی تفسیر القرآن، (۱۸۸/) یاد آور می شود که علامه در موارد دیگری مانند آیه ٤٦ سوره هود و آیه ۸۲ سوره نمل همین روش را اعمال کرده است.



# ب. خروج علامه از معیارهای پذیرفته شده

بررسی دیدگاههای علامه طباطبائی در مواجهه با قرانات نشان می دهد که ایشان در برخی موارد از معیارهایی که برای ترجیح قرائت بیان کرده خارج شده است. چنانکه در برخی موارد دو قرائت را نقل می کند و بر اساس هر دو به تفسیر آیه می پردازد و یکی از دو قرائت را بدون ذکر دلیل، ترجیح می دهد. به طور مثال: در آیه ﴿فَإِذا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ ما عَلَی الْمُحْصَناتِ مِنَ الْعَذابِ (نساء: ۲۰) کلمه «أُحْصِنَّ» صیغه مجهول است و طبق قرائت مشهور به ضم همزه قرائت شده است و طبق قرائت ابوبکر، حمزه و کسائی (دانی، ۱۵۳۰ ۵۰) به صورت صیغه معلوم و به فتحه همزه قرائت شده است. علامه در تفسیر المیزان و در معنای کلمه «أُحْصِنَّ» می گوید: بنا بر قرائت اول معنای آیه این می شود که «هر گاه کنیزان به وسیله شوهران خود حفظ شوند» و بر اساس قرائت دوم معنای این می شود که «هر گاه کنیزان با اسلام آوردن، خود را حفظ کنند» آنگاه ایشان قرائت دوم معنای این ترجیح می دهد (طباطبایی، ۱۱۵۷: ۲۸۷/۶) اما دلیل ترجیح را بیان نمی کند. نیز در آیه ﴿یُویدُ اللَّهُ أَنْ است و خذی می دور الله شروه ان کند. این دانه این این می شود که «هر گاه کنیزان با اسلام آوردن، خود را حفظ کنند» آنگاه ایشان قرائت دوم معنای این می شود که «هر گاه کنیزان با اسلام آوردن، خود را حفظ کنند» آنگاه ایشان قرائت دوم الله آن می شود که «هر گاه کنیزان با اسلام آوردن، خود را حفظ کنند» آنگاه ایشان قرائت دوم اله این در می شود که «هر گاه کنیزان با اسلام آوردن، خود را حفظ کنند» آنگاه ایشان قرائت دوم اله گر می شود که «هر گاه کنیزان با اسلام آوردن، خود را حفظ کنند» آنگاه ایشان قرائت دوم اله گان می شود که همی موند این در مارد یکری آنه دانه در و به عقل نزدیکتر است (همو، ۱۹۹۹). با اینکه این است و خذا محقق کرده تا انبیای خود را یاری نموده و دین خود را ظاهر سازد (طباطبایی، ۱۱۹۸ این در ایم می مونیند؛ مود تان دوم و مو مو و دو را ظاهر خود و دان دار در ایم در ای دان دود و دو را نام می موند. ایم این در موارد دیگری مانند مومنون: ۵۰ و ۲۰ همین دوش را دارد.

همچنین علامه در برخی موارد قراناتی را بدون ترجیح نقل میکند. ایشان ذیل برخی آیات متعرض دو قرائت می شود و با معنا کردن آیه طبق هر دو قرائت، از کنار آن بدون ترجیح می گذرد. چنانکه در آیه شریفه ﴿فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأُذْنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ إِنْ تُبْتُمْ فَلَکُمْ رُؤُسُ أَمُوالِکُمْ لا تَظْلِمُونَ وَ لا تُظْلَمُونَ (بقره:۲۷۹) ایشان در توضیح کلمه «فَأُذَنُوا» می نویسد: کلمه»اذن» بر وزن کلمه علم و هم معنای آن است. بعضی از قاریان مانند ابوبکر و حمزه (دانی، ۱۳۵۰، ۵۶) آیه را به صورت «فاذَنوا» و صیغه امر ارسول بدهید) و حرف «باء» در جمله «بَحَرْبٍ» برای این آمده است که کلمه «فأذُنوا» و یا «فأذِنوا» متضمن معنای یقین و مانند آن است و حمزه (دانی، ۱۳۵۰، ۵۶) آیه را به صورت «فأذِنوا» و یا «دفأذِنوا» نمی در سول بدهید) و حرف «باء» در جمله «بِحَرْبٍ» برای این آمده است که کلمه «فأذُنوا» و یا «دفأذِنوا» متضمن معنای یقین و مانند آن است و معنای آیه چنین خواهد شد. (اگر دست از رباخواری بر نمی دارید پس یقین بدانید که اعلان جنگ داده اید) (طباطبایی، ۱۶۱۲/ ۲۲۲۲). نیز در آیه ﴿وَ إِنْ كُنْتُمْ مُوْنُ به ضم راء و ضم هاء قرائت کرده اند، علامه (بقره: ۲۸۳)؛ کلمه «داذُنوا» و یا «رفاذِنوا» می معنور به مورت





آیه سوم: علامه ذیل آیه ﴿وَ إِذْ أَخَذْنا میثاقَ بَنِي إِسْرائیلَ لا تَعْبُدُونَ إِلاَّ اللَّهَ وَ بِالْوالِدَيْنِ إِحْساناً وَ ذِي الْقُرْبِي وَ الْيَتامى وَ الْمَساكينِ وَ قُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً» (بقره: ٨٣) مىنويسد: كلمه «حُسْناً» مصدر بمعناى صفت است، كه بمنظور مبالغه در كلام آمده، و در بعضى قراءتها «حُسْناً» بفتحه حاء و نيز فتحه سين قرائت شده است و اين قرائت حمزه و كسايى است (الدانى، ١٤٣٠: ٧٤)، بنابراين قرائت، صفت مشبهه مي شود، و بهر حال معناى جمله اين است كه به مردم سخن حسن بگوئيد (طباطبايى، ١٤١٧)

شاید بتوان گفت علامه با این اقدام میخواهد دانش تفسیری مخاطب را افزایش داده و او را از جمود بر یک قرائت برهاند تا تصور نکند که تنها قرائت معتبر قرائت حفص از عاصم است و سایر قرائات مطرودند بلکه قرائات دیگر نیز قابل بررسی بوده و ممکن است از اعتبار کافی برخوردار باشند.

# نتيجهگيري

علامه طباطبایی برای قرائت صحیح و ترجیح قرائت، به معیارهایی افزون بر آنچه عالمان قرائت آوردهاند معتقد است و بر اساس آن به نقد و بررسی قرائات پرداخته است. از این رو بر یک قرائت ابتناء نکرده و هر قرائتی که معیارهای منتخب ایشان را داشته باشد بر میگزیند و بر اساس آن تفسیر میکند.

۱. ایشان قرائتی را صحیح میداند که سندش صحیح، با قواعد عربیت موافق و با رسم خط مصحف مطابق باشد. اما با بررسی ارکان سه گانه آشکار شد که قرائات متواتر نیستند تا به طور مطلق قابل اعتماد باشند و از جهت خبر واحد بودن نیز در صحت سند برخی از آن قرائات اختلاف نظر است. با اینهمه برخی از قرائات مورد تایید علامه با مصحف موجود انطباق نداشته و خلاف رسم مصحف امام است. افزون بر آن روشن گردید که شرط مطابقت با قواعد زبان عرب مطلق نیست، زیرا علم قرائت توسط صحابه شکل گرفته و قواعد لغت و زبان عرب در قرن دوم هجری تدوین یافته است و عالمان قرائت جایگاهی برای مطابقت قرائت با قواعد نحو، قائل نیستند.

۲. نیز روشن شد که علامه در مواجهه با روایات بیانگر اختلاف قرائت، روش واحدی ندارد. در برخی مواردی این روایات در مقام تفسیر آیه و جري و تطبیق دانسته است که در صورت مطابقت مفهوم روایت با متن مصحف کاری درست است. وی در برخورد با برخی روایات، قرائتها آنها مرسل دانسته و رد می کند حال آنکه اگر روایت بیانگر قرائت با مصحف در تعارض نیست به صرف آنکه روایت مرسل است نمی توان آن را کنار گذاشت.



محمدصادق يوسفى مقدم

در برخی موارد ملاک علامه در ترجیح قرائت، روایتی است که قرائتی را تایید میکند. این روش علامه بیانگر آن است که قرائت اهل بیت در برابر دیگر قاریان، قرائت معیار است و اهل بیت، در قرائات مرجعیت دارند. بدیهی است این ملاک ظرفیت توسعه به بسیاری از موارد اختلاف قرائت دارد.

۳. علامه طباطبائی موافقت قرائت با سیاق آیه را به عنوان یکی از دلائل و معیار ترجیح قرائت دانسته و بسیار از آن در تفسیر المیزان استفاده کرده است. اما روشن شد معیار صحت دانستن قرائت منطبق بر سیاق و ترجیح أن بر سایر قرائات با دیدگاه ایشان در جمع قرآن مطابقت ندارد. زیرا در جمع قرآن بر این باور است که که آیات قرآن پس از حیات پیامبر جمع آوری و تدوین شده است و در نتیجه جمع و در کنار هم بودن آیات توقیفی نخواهد بود و نمی توان به مفاد بر آمده از سیاق آیات اعتماد کرد. زیرا تنظیم آیات توسط صحابه حتی به صورت احتمال، هیچ اعتباری به مفاد و برداشت بر خاسته از سیاق نخواهد داد.

٤. علامه نظریه منتخب تفسیری خود را معیار گزینش قرائت دانسته است. حال آنکه تفسیر مفسر باید تابع قرائت منتخب باشد نه اینکه قرائت، تابع دیدگاه تفسیری مفسر باشد.

٥. علامه طباطبائی در برخی موارد قرائتی را ترجیح میدهد بدون اینکه به علت ترجیح آن قرائت بپردازد. یا آنکه متعرض اختلاف قرائات میشود اما بدون ترجیح هیچ کدام از قرائتها و با تفسیر آیه طبق هر دو قرائت، از گزینش قرائت عبور میکند و این به معنای خروج از معیارهارهایی است که برای ترجیح قرائت بیان کرده است.



# فهرست منابع

- قرآن مجيد.
- ۲. آلوسی، سید محمود، روح المعانی فی تفسیر القران، بیروت: دار الکتب العلمیه، چاپ اول،
  ۱٤١٥.
  - ۳. بابائی، علی اکبر، مکاتب تفسیری، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، ۱۳۸۵ش.
  - بخاری، محمد ابن اسماعیل، صحیح البخاری، بیروت: دار الفکر، ۱۰ ۱۶ق / ۱۹۸۱م.
- ابن جزرى، ابو الخير محمد بن محمد، النشر في القرائات العشر، بيروت: دار الكتب العلميه، بي تا، بي نا.
  - خوئي، سيد ابوالقاسم، البيان في تفسيرالقرآن، قم: مؤسسه إحياء آثار الإمام الخوئي، بي تا، بي نا.
- ۷. دانی، ابوعمروعثمان بن سعید، التیسیر فی القرائات، بیروت: دارالکتب العلیمه، چاپ دوم،
  ۱٤٢٦ق.
- ٨. دمياطى، احمد بن محمد بن عبد الغنى، اتحاف الفضلاء البشر فى القرائات الأربعه عشر،
  ٨. يروت: دار الكتب العلميه، بىتا.
  - ورقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان، دار إحياءالتراث العربي، بيجا، بي تا، بي نا.
- زركشي، محمد بن عبدالله، البرهان في علوم القرآن، بيروت: دار المعرفه، چاپ اول، ١٤١٠ق.
  - سيوطى، جلال الدين، الدرالمنثور، قم: كتابخانه آيه الله مرعشى نجفى، ٤ ٤ ١٤.
  - ۱۲. سيوطي، جلالالدين، الاتقان، به كوشش: محمّد مصطفى، قاهره، بينا، ١٩٣٧م.
  - ١٣. صدر، سيد محمدباقر، دروس في علم الاصول، قم: موسسه النشر الاسلامي، ١٤١٠ق.
- ١٤. طباطبایی، محمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، قم: دفتر انتشارات اسلامی جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، چاپ پنجم، ١٤١٧ق.
  - .١٥ طباطبايي، محمد حسين، قرآن در اسلام، تهران: دار الكتب الاسلاميه، ١٣٥٣ش.
- ا. طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان فی تفسیر القران، تهران: انتشارات ناصر خسرو، چاپ سوم، ۱۳۷۲ش.
- ۱۷. طوسی، محمد بن حسن، التبیان فی تفسیر القرآن، بیروت: دار احیاء التراث العربی، چاپ اول، بیتا.



 ۱۸. عیاشی، محمد بن مسعود، کتاب التفسیر، تهران: انتشارات ناصر خسرو، چاپ اول، ۱۳۸۰ش.

- .۱۹ فضلى، عبد الهادى، القرائه القرآنيه، بيروت: دار القلم، چاپ سوم، ١٤٠٥ق.
- ۲۰. فيض كاشاني، محسن، الصافي، تهران: انتشارات الصدر، چاپ دوم، ۱٤۱۵ق.
- ۲۱. قرطبی، محمد بن احمد، الجامع لاحکام القرآن، تهران: انتشارات ناصر خسرو، چاپ اول، ۱۳٦٤ش.
- ۲۲. كلينى، محمد بن يعقوب بن اسحاق، كافى، تهران: دار الكتب الاسلاميه، چاپ چهارم، ۱٤۰۷ق.
  - ۲۳. معرفت، محمد هادي، علوم قرآني، قم: مؤسسه فرهنگي التمهيد، چاپ چهارم ۱۳۸۱ش.
- ۲٤. میبدی، احمد بن محمد، کشف الاسرار و عده الابرار، تهران: انتشارات ناصر خسرو، چاپ پنجم، ۱۳۷۱ش.
- ۲۵. يعقوبي، احمد بن ابي يعقوب (۲۸٤ ق) تاريخ اليعقوبي، قم: موسسه نشر فرهنگ اهل بيت ، بيتا.



# Resources

۱. Holy Quran.

<sup>Y</sup>. Alousi, Seyyed Mahmoud, Ruh al-Ma'ani fi Tafsir al-Qur'an, Beirut: Dar al-Katb al-Alamiya, first edition, VEVO AH.

۳. Babaei, Ali Akbar, Commentary Schools, Qom: Field and University Research Center, ۱۳۸۰.

٤. Bukhari, Muhammad Ibn Ismail, Sahih al-Bukhari, Beirut: Dar al-Fikr, ۱٤۰۱ AH / ۱۹۸۱ AD.

°. Ibn Jazri, Abu Al-Khair Muhammad bin Muhammad, Al-Nashar fi al-Qaraat al-Ashhar, Beirut: Dar al-Kitab al-'Ilmiyyah.

٦. Khoi, Seyyed Abul Qasim, Al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, Qom: Institute for Revival of Imam Al-Khoi's Works.

<sup>v</sup>. Dani, Abu Amr and Uthman bin Saeed, al-Taysir fi al-Qaraat, Beirut: Dar al-Kutb al-Alimeh, second edition, ۱٤٢٦ AH.

^. Damiati, Ahmad bin Muhammad bin Abdul Ghani, Ithaf al-Fazla al-Bashr fi al-Qaraat al-Urba al-Ushar, Beirut: Dar al-Kitab al-Ulamiya.

<sup>9</sup>. Zarkani, Mohammad Abd al-Azeem, Manahel al-Irfan, Dar Ihya al-Tarath al-Arabi.

・. Zarkashi, Muhammad bin Abdullah, al-Barhan fi Ulum al-Qur'an, Beirut: Dar al-Marafa, first edition, いいい AH.

1). Siyuti, Jalal al-Din, Al-Dar al-Manthor, Qom: Aya Allah Murashi Najafi Library, 12+2 AH.

17. Siyuti, Jalaluddin, Al-Itqan, edited by: Mohammad Mustafa, Cairo, 1977.

۱۳. Sadr, Seyyed Mohammad Baqer, Darus fi ilm al-usul, Qom: Al-Nashar al-Islami Institute, ۱٤۱ · AH.

۱٤. Tabatabaei, Mohammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an, Qom: Islamic Publications Office of the Qom Seminary Society, fifth edition, ۱٤۱۷ AH.

۱۰. Tabatabaei, Mohammad Hossein, Quran in Islam, Tehran: Dar al-Kitab al-Islamiya, ۱۳۰۳.

۲. Tabarsi, Fazl bin Hasan, Majma al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, Tehran: Nasser Khosrow Publications, third edition, ۱۳۷۲.

۱۷. Tusi, Muhammad bin Hassan, Al-Tabyan fi Tafsir Al-Qur'an, Beirut: Dar Ahya Al-Tarath Al-Arabi, first edition.

۱۸. Ayashi, Mohammad Bin Masoud, Kitab al-Tafseer, Tehran: Nasser Khosrow Publications, first edition, ۱۳۸۰.

۱۹. Fazli, Abd al-Hadi, Al-Qara'e al-Qur'aniyah, Beirut: Dar al-Qalam, third edition, ۱٤۰۰ AH.

۲۰. Faiz Kashani, Mohsen, Al-Safi, Tehran: Sadr Publications, second edition, ۱٤١٥ AH.

۲۱. Qurtubi, Muhammad bin Ahmad, Al-Jame Lahkam Al-Qur'an, Tehran: Nasser Khosrow Publications, first edition, ۱۳۶٤.

<sup>үү</sup>. Kolini, Muhammad bin Yaqub bin Ishaq, Kafi, Tehran: Dar al-Kitab al-Islamiya,  $\xi$ th edition,  $\xi \cdot \gamma$  AH.

۲۳. Marfat, Mohammad Hadi, Quranic Sciences, Qom: Talmahid Cultural Institute, <sup>٤</sup>th edition ۱۳۸۱.

۲٤. Meibdi, Ahmed bin Mohammad, Kashf al-Asrar and Adeh al-Abrar, Tehran: Nasser Khosrow Publications, fifth edition, ۱۳۷۱.

۲۰. Yaqoubi, Ahmed bin Abi Yaqoob (۲۸٤ AH) Tarikh Al-Yaqoubi, Qom: Ahl al-Bayt Publishing Institute..