

# A Critical Analysis of Dr. Soha's Doubts Regarding Knowledge from the Quranic Perspective \*

#### Zaynab Jafari Marandi' and Samad Esmi Qiyabashi'

#### **Abstract**



A person using the pseudonym 'Soha' has argued, based on certain verses and narrations, that valuable knowledge from the Quranic perspective is limited to religious knowledge. They equate the references to contemplation and reasoning in the Quran with faith and regard the absence of engagement with empirical sciences as evidence of the Ouran's lack of spirituality. This research aims to address these doubts using an analytical-descriptive approach and drawing upon interpretive foundations. Soha's viewpoint is examinable from two aspects: foundational issues, including disregard for other verses and narrations, neglect of verse contexts, incomplete understanding of religious sciences, and content-related issues. Most of the verses they rely on can be categorized as follows: Firstly, their meanings encompass more than just religious sciences, they refer to absolute knowledge and wisdom. Secondly, in context, verses that simultaneously mention knowledge, faith, and obedience to God do not exclusively signify knowledge within religion, rather, they emphasize knowledge alongside spirituality, faith, and ethics. Because knowledge, akin to reason, is a tool that, when coupled with faith and spirituality, serves values. Otherwise, knowledge can lead to dominance, power, aggression, and the destruction of heritage and generations. The Quran has touched upon empirical sciences in numerous verses, and in some cases, the scientific miracles of the Quran can be demonstrated, which serves as evidence of its divine and authentic nature.

**Keywords:** Valuable Knowledge, Religious Knowledge, Natural and Empirical Sciences, Critique of Quran, Soha.

<sup>\*</sup> Date of Receiving: \ May Y • YY, Date of Approving: Y 4 October Y • YY.

MS Graduate from the University of Quranic Sciences and Teachings, Qom, Iran [Corresponding Author]: (zjm.ezmmm@gmail.com).

Y. Assistant Professor and Faculty Member at the University of Quranic Sciences and Teachings, Head of the General Education and Postgraduate Studies Department at the University of Quranic Sciences and Teachings, Qom: (esmi@quran.ac.ir).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# نقد شبهه سها درباره جدایی قرآن از علوم تجربی \*

## زینب جعفری مرندی ٔ و صمد اسمی قیهباشی ۲



چکیده

شخصی با نام مستعار «سها» با استناد به برخی آیات و روایات، علم ارزشمند از دیدگاه قرآن را منحصر در علم دینی دانسته است و آیاتی که درباره تفکر و تعقل صحبت شده است، مراد از آن را مساوی با ایمان و عدم تفکر و تعقل را نیز برابر با کفر دانسته است و عدم پرداختن به علوم تجربی را دلیل بر غیروحیانی بودن قرآن نتیجه گرفته است. این پژوهش درصدد است با روش تحلیلی ـ توصیفی و با بهرهگیری از مبانی تفسیری به شبهات مطرح شده پاسخ دهد. دیدگاه ایشان از دو جهت قابل بررسی است: اشکالات مبنایی: مثل بی توجهی به آیات و روایات دیگر، بی توجهی به سیاق آیات و برداشت ناقص از علوم دینی و اشکالات محتوایی. بیشتر آیاتی که مورد استناد قرار می دهد: اولاً مراد از آنها صرفاً علوم دینی نیست؛ بلکه علم و دانایی مطلق مراد است و ثانیاً باتوجه به سیاق، آیاتی که به علم و ایمان و یا اطاعت از خداوند توأمان اشاره دارد، مراد از آنها معنای انحصاری علم در دین نیست؛ بلکه علم به همراه معنویت و ایمان و اخلاق مورد تأکید قرآن است. چون علم همانند عقل ابزار است اگر با ایمان و معنویت و ایمان و اخلاق مورد تأکید قرآن است. چون علم همانند عقل ابزار است اگر با ایمان و معنویت و ایمان و در خدمت ارزشها قرار خواهد گرفت. در غیر این صورت علم، موجب ایمان و قدرت، زورگویی و نابودی حرث و نسل خواهد بود. قرآن کریم در آیات فراوانی به علوم تجربی پرداخته است که می توان در برخی موارد اعجاز علمی قرآن کریم را اثبات کرد که دلیل بر وحیانی و حقانیت این کتاب آسمانی است.

واژگان کلیدی: علم ارزشمند، علم دینی، علوم طبیعی و تجربی، نقد قرآن، سها.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠١/٠٢/۱۱ و تاریخ تأیید: ۱٤٠١/٠٨/٠٧.

۱. کارشناسی ارشد دانشگاه علوم و معارف قرآن کریم، قم، ایران، «نویسنده مسئول»؛ (zjm.ezmmm@gmail.com).

۲. استادیار و هیات علمی دانشگاه علوم و معارف قرآن کریم قم مدیر کل آموزش و تحصیلات تکمیلی دانشگاه علوم و معارف قرآن کریم: (esmi@quran.ac.ir).



#### مقدمه

خداوند متعال اساس خلقت بشر را بر پایه آموزش و یادگیری بنا نهاده است و رشد و تعالی انسان در گرو کسب علم، معرفت و شناخت حقایق عالم هستی است. جهانبینی و سبکزندگی بشر بسته به میزان علم، قدرت تفکر و تعقلش دارد که می تواند بسیار متفاوت و متمایز از دیگران باشد. شخص یا اشخاصی با نام مستعار «سها» شبهاتی درزمینه علم و دانش نسبت به قرآن کریم مطرح ساختهاند. این افراد مدعی شدهاند که منظور خدا در قرآن از علم، منحصر به علوم دینی می شود و هرجا که از علم، تعقل و تفکر سخن گفته است، منظور قرآن همان علوم دینی و تفکر و تعقل درباره خدا و دین بوده و تنها این علم را باارزش تلقی کرده است و سایر علوم ازجمله علوم تجربی هیچ جایگاهی در قرآن ندارند و حتی در برابر علوم دینی، بیهوده و بی ارزش هستند و روایات و آثار علما و صاحب نظران ندارند و حتی در برابر علوم دینی، بیهوده و بی ارزش هستند و روایات و آثار علما و صاحب نظران می داند. این پژوهش درصدد است بر اساس مبانی تفسیر قرآن کریم و با مراجعه به منابع معتبر و با روش تحلیلی ـ توصیفی به شبهات مطرح شده بپردازد تا حقیقت بر مخاطبان روشن گردد.

## ييشينه يژوهش

شبهات درباره قرآن کریم همزمان با نزول قرآن کریم از جانب معاندان و منکران مطرح بوده است و مسلمانان متعهد و مؤمن به قرآن نیز در طول تاریخ درصدد پاسخ به آنان برآمدهاند. برخی همزمان با پیشرفت علم در قرن معاصر، شبهاتی درباره قرآن کریم، به ویژه درباره آیات علمی قرآن مطرح کردهاند. اندیشمندان مسلمان نیز در کتابها و مقالات متعددی به شبهات آنان پاسخ دادهاند، باتوجهبه گستردگی آثار اندیشمندان و مفسران درباره آیات علمی قرآن، در اینجا به طور مختصر کتب و مقالاتی که به شبهات مطرح شده درباره کتاب نقد قرآن پرداخته اند؛ معرفی می گردد.

پژوهشها و تحقیقاتی که درباره کتاب نقد قرآن نوشته شده است را می توان به دو بخش تقسیم کرد: برخی از این پژوهشها عام و کلی بوده است و به نقد روش و مبانی و منابع مورداستفاده مولف پرداختهاند. پژوهشهای دیگر نیز به صورت موردی و یا موضوعی به شبهات مطرحشده پاسخ دادهاند.

۱ \_ کتاب «بررسی مبانی نقد قرآن» نوشته محمدعلی رضایی اصفهانی. نویسنده در این کتاب به بررسی روش و مبانی سها پرداخته و آیات مورداستناد ایشان را در برخی موارد به روش صحیح تفسیری یاسخ داده است.

۲ \_ کتاب «دفاع از قرآن در رد کتاب نقد قرآن»، نوشته محمدباقر حیدرینسب. نویسنده به آیات علمی که مورداستناد سها بوده به اجمال بررسی کرده و برخی موارد را نیز پاسخ داده است.



۳\_رساله «نقد و بررسی شبهات مربوط به آیات جنین در قرآن کریم»، نوشته صمد اسمی قیهباشی. نویسنده در این رساله، شبهات مربوط به آیات جنین را بررسی کرده که برخی از این شبهات نیز مربوط به کتاب نقد قرآن است و آنان را نقد وبررسی کرده است.

٤ ـ «بررسی شبهات دکتر سها در مورد هفت آسمان در قرآن کریم»، نوشته حسین رضایی و فرجالله میرعرب، که به طور اختصاصی به شبهه علمی درباره هفت آسمان جواب داده است.

۵\_ «سازگاری یا ناسازگاری قرآن و علم جدید» نوشته سیدرضا مؤدب و همکاران، در این پژوهش محققان با ارائه روش صحیح در بررسی آیات علمی ، بر سازگاری برخی مباحث جدید علمی از جمله؛ خلقت آسمان و زمین و علم نجوم ، علم زیست با ایات قرآن کریم تأکید دارند.

7 ـ «سازگاری قرآن و علوم طبیعی از منظر مستشرقان»، نوشته محمدعلی رضایی اصفهانی و علی اکبر فراهی بخشایش. در این مقاله نظرات مستشرقان موافق سازگاری قرآن و علوم طبیعی بیان و مورد بحث و بررسی قرار گرفته است.

۷\_ «بررسی شبهات قرآن و علم و شیوه برخورد با آنها با تأکید بر نظریات معرفت و دکتر سها»، نوشته محمدعلی رضاییاصفهانی و علی محمد راهی. در قسمتهایی از مقاله به طورکلی شیوه بیان شبهات مربوط به قرآن و علم از طرف سها مطرح و همچنین نحوه و چگونگی برخورد با شبهات از حانب آیتالله معرفت نیز بیان شده است.

 $\Lambda = ((-\sqrt{2})^2 + (-\sqrt{2})^2 + (-\sqrt{2})^2$ 

9 ـ «بررسی شبکه معنایی نطفه در قرآن کریم با پاسخ به شبهات»، نوشته عبدالرضا زاهدی، صمد اسمی قیه باشی، غلامرضا خوش نیت. در این پژوهش نویسندگان به بررسی آیات مربوط به مرحله آغازین شکل گیری جنین در آیات قرآن پرداخته اند و به شبهات سها نیز پاسخ داده اند..

باتوجهبه گستردگی مباحث و پژوهشهای متفاوتی که در بررسی آیات علمی قرآن کریم در پاسخ به شبهات صورت گرفته است و در کتابها و مقالات نوشته شده از جنبه ها و رویکردهای متفاوت اقدام به پاسخگویی کرده اند؛ اما این پژوهش درصدد است شبهه سها درباره علم از دیدگاه قرآن را مورد بررسی و تحلیل قرار دهد.



## طرح شبهه

شخصی با نام مستعار «دکتر سها» در بخشی از کتاب «نقد قرآن» تحت عنوان «علم از دیدگاه قرآن» با استناد به چند آیه و روایت به بررسی علم از دیدگاه قرآن کریم پرداخته، سپس ادعا کرده است منظور از این همه تأکید به علم، علم دین است و تعقل و تفکر موردنظر اسلام تعقل و تفکر در دین است و آیه ۹ سوره زمر را به عنوان یکی از دلایل می آورد. ﴿أُمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّیلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا یحْذَرُ اللّخِرَةَ وَیرْجُو رَحْمَةَ رَبّهِ قُلْ هَلْ یسْتَوِی الَّذِینَ یعْلَمُونَ وَالَّذِینَ لَایعْلَمُونَ إِنَّمَا یتَذَکرُ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴿ (زمر/۹) ؛ «آیا چنین کسی (کافر) بهتر است یا آن کسی که در طول شب در سجده و قیام اطاعت (خدا) می کند (و) از آخرت می ترسد و رحمت پروردگارش را امید دارد، بگو آیا کسانی که می دانند و کسانی که نمی دانند و کسانی که نمی دانند یکسانند؛ تنها خردمندانند که متذکر (متوجه) می شوند. » (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳: ۶۹).

او در تحلیل آیه گفته است: «منظور آیه کاملاً واضح است؛ یعنی کسانی که در طول شب به اطاعت خدا مشغولند، علم دارند (یعلمون) و در مقابل کسانی که عبادت نمی کنند، علم ندارند (لایعلمون)؛ بنابراین منظور از علم، علم به خدا و دین است.»

مؤلف نقد قرآن با استناد به آیات زیر، تفکر موردنظر قرآن را تفکری می داند که منجر به ایمان شود: ﴿ إِنَّ فِی خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيلِ وَ النَّهَارِ لآياتٍ لِأُولِی الْأَلْبَابِ \* الَّذِینَ یذْکرُونَ اللَّهَ قِیامًا وَقُعُودًا وَعَلَی جُنُوبِهِمْ وَیتَفَکرُونَ فِی خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَک فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ (آلعمران ۱۹۰/۱۹۰)؛ «مسلماً در آفرینش آسمانها و زمین و در پی یکدیگر آمدن شب و روز برای خردمندان نشانههایی است \* همانان که خدا را ایستاده و نشسته و به پهلو آرمیده یاد می کنند و در آفرینش آسمانها و زمین فکر می کنند. پروردگارا اینها را بیهوده نیافریدهای، منزهی تو پس ما را از عذاب آتش دوزخ در امان بدار. » (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳: ۶۹).

سپس مؤلف با در کنار هم گذاشتن دو آیه سوره انفال: ﴿إِنَّ شَرَّ الدواب عند الله الصم الْبکم الَّذینَ لاَیعقلُون﴾ (انفال/۲۲)؛ «قطعاً بدترین جنبندگان نزد خدا کران و لالانی اند که تعقل نمی کنند.» و همچنین آیه ﴿إِنَّ شَرَّ الدواب عند الله الَّذینَ کَفَرُواْ فَهم لاَیوْمنُونَ﴾ (انفال/٥٥)؛ «قطعاً بدترین جنبندگان پیش خدا کسانی اند که کفر ورزیدند و ایمان نمی آورند.» نتیجه گیری کرده است: «کفر و بی ایمانی = تعقل نکردن، به عبارت دیگر: ایمان = عقل» (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳: ۵۰).

مؤلف کتاب نقد قرآن نوشته است: باتوجهبه کلیه آیات مربوط به علم و تعقل در قرآن، کسی که ایمان ندارد فاقد تعقل، تفکر و علم به حساب می آید، هرچند استاد ریاضی یا نجوم و یا فیزیک باشد. به بیان دیگر، علمی که یادگیری و آموزشش صواب دارد و معلم و متعلمش محترم است، دانش دین است.» (همان: ۵۰).





سپس علاوه بر آیات قرآن، روایاتی را به عنوان دلیل بر ادعای خود ذکر می کند. «قال النبی: مَنِ ابتَغَی العِلمَ فی غَیرِهِ أَضَلّهُ اللّه (عیاشی، تفسیر العیاشی، ۱۳۸۰ ق:۱/ ۲)؛ کسی که برای علم به غیر از قرآن رجوع کند، خدا او را گمراه می کند.» و مدعی می شود که: «این حدیث به روشنی بیان می کند که علم همان است که در قرآن است و هرکه دنبال علم در جائی غیر از قرآن به گردد، گمراه می شود؛ یعنی در جای دیگری به علم دست نخواهد یافت.» (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳: ۵۰).

حدیث دیگری از حضرت محمد نقل می کند: «العِلمُ ثَلاثَةٌ و ما سِوی ذلك فهُو فَضلٌ: آیةٌ مُحكَمَةٌ، أو سُنَّةٌ قائمَةٌ، أو فَریضَةٌ عادِلَةٌ (ابن ماجه، سنن ابن ماجه، ۱٤۱۸ ق:۳/ ۱۲۲۱)؛ علم سه گونه است: آیه محکم، یا واجب الهی عادله و یا سنت استوار که هر سه علم دین اند و غیر از آن فضل است. ایشان برداشت خود از روایت را این گونه بیان می کند: «یعنی پیامبر غیر از علم دین را علم نمی داند، و بقیه علوم را فضل می داند. فضل به معنای زیادی است یا زیادی نیکو (فضیلت) و یا زیادی بیهوده. با توجه به فحوای سخن پیامبر به نظر می رسد که منظور وی یا زیادی بیهوده باشد. » وی در ادامه این گونه نتیجه گیری کرده است: دانش های غیردینی در اسلام ارزشی ندارند، از جمله علوم تجربی. بنابراین در قرآن و سنت هیچ آیه و حدیثی یافت نمی شود که بااطمینان بتوان گفت درباره علوم تجربی است. دانش علوم تجربی است. دانش علوم تجربی از نظر اسلام ناشناخته است، اگرهم شناخته بی ارزش است (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳: ۵۶).

## نقد دیدگاه سها درباره علم از نظر قرآن کریم

تحلیل و بررسی دیدگاه دکتر سها درباره علم ارزشمند از نظر قرآن در دو بخش قابل بررسی است: اشکالات مبنایی و اشکالات محتوایی.

#### الف. اشكالات مبنايي

هرچند که مبنای اصلی نویسنده غیروحیانی دانستن قرآن است (همان: ۱۵) اما یکی از اشکالات شبهه مطرح شده درباره دین و علم دینی اشکالات مبنایی و روشی است. با وجود اینکه نویسنده برخی از مبناها را پذیرفته است؛ اما در ارائه شبهات بدان پایبند نیست. اگر به این مبناها توجه می کرد، شبهه مطرح شده قابل حل بود که به مهمترین آنها پرداخته می شود.

## یک. برداشت ناقص از علم دینی

نویسنده هیچ تعریفی از علم و دین ارائه نمی دهد و تأکید قرآن بر علم، تعقل و تفکر را منحصر در ایمان و عمل به اسلام معرفی میکند و نتیجه میگیرد علم موردنظر قرآن، علم به خدا و دین است

#### دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال هفدهم، شماره ۳۲، بهار و تابستان ۱٤۰۲، ص: ۲۲۹–۲۷۶ نقد شبهه سها درباره جدایی قرآن از علوم تجربی زینب جعفری مرندی و صمد اسمی قیمباشی



(همان: ۰۰). آنچه از نوشتههای او استفاده می شود تنها علم مفید و ارزشمند را علوم تجربی دانسته و معیار صحت علوم دیگر را نیز علوم تجربی می داند: «علوم تجربی گوهر تفاوت انسان پیشرفته و عقب افتاده است، علوم تجربی بهترین دانشهای بشری است و صحت علوم دیگر بستگی به هماهنگی، آنان با دانش تجربی است.» (همان: ۵۰).

## نقد وبررسي

از دین تعاریف متعددی ارائه شده است؛ اما در تعریف دین، باید از خلط میان «دین و تدین» و «دین و ایمان» اجتناب کرد. برخی دین را به باور و اعتقاد تعریف کرده و گفتهاند: «دین، اعتقاد به هستی های روحانی است.» برخی نیز گفتهاند: «دین، اعتقاد به خدای سرمدی است.»؛ بعضی دیگر می گویند: «جوهر دین، عبارت است از احساس وابستگی مطلق.» (جوادی آملی، دین شناسی، ۱۳۸۷: ۲۲)؛ اما می توان گفت: «دین مجموعه عقاید، اخلاق و قوانین و مقرراتی است که خدای سبحان برای اداره و پرورش انسان ها در اختیار آنان قرار داده است تا جامعه بشری از راه عقل و نقل به آن راه یابد.» (جوادی آملی، ادب فنای مقربان، ۱۳۹۲: ۱۸۵/۱۰)؛ بنابراین دین، روش ویژهای در زندگی است که قوانین آن صلاح دنیایی و کمال آخرتی انسان را تأمین کرده و به نیازهای زندگی او پاسخ می دهد. (طباطبایی، المیزان، ۱۳۹۰: ۱۳۹/۰).

روشن شد که دین یک برنامه مدونی است که هم صلاح دنیا و هم کمال آخرتی انسان را تأمین می کند. شهید مطهری فرموداند: این همه تأکید دین مبین اسلام به علم را مراد علم دینی و صرفاً توصیه به خود دین باشد، خطا دانسته و گفته است: «اگر کسی درست با اسلام و منطق اسلام آشنا باشد، هیچ احتمال نمی دهد که نظر اسلام درباره علم منحصراً علوم دینی است. آنجا که می فرماید حکمت گمشده مؤمن است پس آن را به چنگ آورید ولو اینکه بخواهید از دست مشرکان بگیرید، معنا ندارد که خصوص علوم دینی باشد. مشرک را با علوم دین چکار؟ در حدیث «اطْلُبُوا الْعِلْمَ وَلَوْ بِالصّینِ» (مجلسی، بحار الانوار، ۱۱۶۰۳ ق: ۱۸۰۱۱)، چین به عنوان دورترین نقطه و یا به اعتبار اینکه در آن ایام یکی از مراکز علم و صنعت جهان بوده، یاد شده است. قدر مسلّم این است که چین نه در آن زمان و نه در زمان های دیگر مرکز علوم دینی نبوده است.» (د.ک. مطهری، مجموعه آثار، ۱۳۷۲: ۱۳۷۰).

آیت الله جوادی آملی قلمرو علم دینی را گسترده دانسته و هر علمی که مفید یقین باشد را علم دینی معرفی کرده است: «علم اگر علم باشد؛ نه وهم و خیال و فرضیه محض، هرگز غیراسلامی نمی شود. علمی که اوراق کتاب تکوین الهی را ورق می زند و پرده از اسرار و رموز آن برمی دارد، به ناچار اسلامی و دینی است و معنا ندارد که آن را به دینی و غیردینی و اسلامی و غیراسلامی تقسیم کنیم. بر این اساس علم فیزیک در شرایطی که مفید یقین یا طمأنینه عقلائیه است و در مرز فرضیه و وهم و گمان به سر نمی برد، یقیناً اسلامی است.» (جوادی آملی، منزلت عقل در هندسه معرفت دینی، ۱۳۸۹: ۱۶۳۸).



# یک. علوم تجربی تنها علم ارزشمند و معیار صحت علوم دیگر

نویسنده نقد قرآن، علم نافع و ارزشمند را منحصر در علوم تجربی می داند، در حالی که علم همانند عقل ابزار و وسیله است. در روایتی، امیرالمومنین این آن را سلطان و وسیله غلبه و قدرت معرفی کرده است: «العِلمُ سُلطانٌ، مَن وَجَدَهُ صالَ بِهِ، ومَن لَم یَجِدهُ صیلَ عَلیهِ» (ابن أبی الحدید، شرح نهج البلاغه، ۱٤۰۶ ق: ۲۰/ ۳۱۹)؛ علم سلطه و قدرت می آورد و هرکس آن را بیابد، غلبه و پیروزی یابد و هرکس آن را نیابد مغلوب و مقهور می گردد.»

بنابراین ارزش علم نسبی است. حقیقت مطلب هم این است که علم و عقل ابزار دو جنبهای است: «می تواند در خدمت حیوانیت و سَبُعیت قرار بگیرد. بستگی به این دارد که مدیریت علم با چه کسی است. اگر مدیریت علم به دست انسانهای دنیاطلب و قدرت طلب و زراندوز و سلطه طلب بود، همین می شود که امروز شما در دنیا مشاهده می کنید؛ یعنی علم ابزاری برای استعمار، استثمار، تحقیر ملتها، اشغالگری و ... خواهد شد.» (مقام معظم رهبری، دیدار اعضا جهاد دانشگاهی، تیرماه ۱۳۸۳). درنتیجه «علم نافع همان علم صائب و جهان بینی الهی است که همه علوم را جهت دار می کند و کسی که از آن برخوردار است عالم حقیقی است و کسی که از آن محروم است، در قبالِ عالِم قرار دارد و جاهل محسوب می شود؛ هر چند از قدرتهای علمی دیگر بهره مند باشد.» (جوادی آملی، تفسیر تسنیم، ۱۳۸۹، ۲۰۲۱)؛ بنابراین علوم تجربی به طور مطلق نافع و ارزشمند نخواهد بود.

اما اینکه علوم تجربی معیار صحت علوم دیگر باشد، خطای دیگری است که نویسنده مدعی آن است. چون اولاً: همه مقدماتی که برای بهدستآوردن نتیجه در علوم تجربی استفاده می شود از مقدمات علوم عقلی است. دوم اینکه: غلط و خطایی که در علوم حسی و تجربی وجود دارد کمتر از خطا در عقلیات نیست. سوم اینکه: در علوم حسی و تجربی تشخیص میان خطا و صواب مطالب نیز با عقل و قواعد عقلی است. مسئله حس و تجربه تنها یکی از مقدمات برهان است. چهارم اینکه: تمام علوم تجربی در باب عمل با تجربه تأیید می شود؛ اما خود تجربه اثباتش با علوم عقلی خواهد بود (طباطبایی، المیزان، ۱۳۹۰، ۱۳۹۰)؛ بنابراین چطور می توان ادعا کرد که علوم تجربی معیار سنجش علوم دیگر است؟

## دو. انتخاب گزینشی از آیات در ارائه شبهات

یکی از مبانی سها در کتاب نقد قرآن، توجه به آیات متحدالموضوع است. وی دراینباره چنین نوشته است: «پارهپاره بودن مطالب و پراکندهبودن هر مطلب در بیش از ۲۲۰۰ آیه، کار فهم نظر قرآن



در مورد یک موضوع خاص را بسیار مشکل می کند؛ اما راه حل اساسی برای مقابله با این مشکل این است که باید تمام آیات مربوط به یک موضوع را یافت و درکنار هم نهاد.» (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳:٤۲)؛ اما او در طرح شبهات به این مبنا پایبند نیست. وی برای اینکه بتواند نظر خود را بر آیات قرآن تحمیل کند، به آیاتی استناد کرده است که به ایمان و علم توأمان اشاره دارد یا بیخردی و عدم تعقل و كفر را توبیخ كرده؛ اما به آیاتی كه به صراحت به علوم تجربی پرداخته اشاره نمیكند. در قرآن آیات زیادی به علوم طبیعی پرداخته و مطالب علمی دقیقی در امور مختلف: کیهانشناسی، زمین شناسی و آفرینش آسمان ها و زمین و آفرینش انسان و غیره صحبت کرده است. برای مثال در قرآن چنين آمده: ﴿ وَ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِها في ظُلُماتِ الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ قَدْ فَصَّلْنَا الآياتِ لِقَوْمِ یعْلَمُونَ ﴾ (انعام/٩٧)؛ «او کسی است که ستارگان را برای شما قرار داد، تا در تاریکیهای خشکی و دریا، بهوسیله آنها راه یابید! ما نشانه ها (ی خود) را برای کسانی که میدانند، (و اهل فکر و اندیشهاند) بیان داشتیم!» که مراد از علم در این آیات علم به آیات تکوینی و تدبّر در آنهاست و «این آیه یکی دیگر از جلوههای توحیدی حق را بیان میکند و آن تدبیر ستارگان برای هدایتگری انسانها در تاریکیهای صحرا و دریاست که بشر با مطالعه در نظام کیهانی و مدارها و موقعیت ستارگان و شناخت نظم و حرکت دقیق آنها می تواند برنامههای دقیق دریایی و فضایی و پروژههای عظیم علمی را به ثمر برساند (جوادی آملی، تفسیر تسنیم، ۱۳۸۹: ۱۳۸۹). در بخش روایات نیز به صورت گزینشی عمل کرده است روایات فراوانی از پیامبر اکرم، رسیده است که به مطلق علم و واجب بودن تحصیل آن اشاره دارد. «طَلَبُ الْعِلْم فَريضَةٌ عَلَى كلِّ مُسْلِم» (طوسى، التبيان في تفسير القرآن، ٢:١٤١٤/ ٤٨٨) جالب توجه است در ادامه همین روایت علم را سلاح در مقابل دشمن و زینت برای دوستان: «وَ السِّلَاحُ عَلَى الْأَعْدَاءِ، وَ الزَّينُ عِنْدَ الْأَخِلَّاء» معرفي كرده است كه دليل بر گستره قلمرو علم از نظر اسلام است.

## سه. استقرای ناقص در استفاده از منابع

سها در کتاب نقد قرآن ادعا می کند که منابع اسلام دو چیز بیشتر نیست: قرآن و سنّت محمد و برای روش خود در استفاده از منابع نوشته است: «این کتاب چون در پی بررسی قرآن است، منبع اولش صرفاً قرآن است و اگر آیهای وضوح کافی نداشت، برای فهم معنای آیه به سنت مراجعه می شود، سنّت هم سنّت معتبر شامل کتب معتبر احادیث نبی، مخصوصاً صحیح بخاری و مسلم و شامل سیره رسول الله، سیره ابن اسحاق و ابن هشام و تاریخ طبری. به معتبر ترین تفاسیر نیز مراجعه می شود تا برای اینکه مفهوم آیهای با توجه به قرآن و سنت روشن تر شود، نه این که نظر مفسر اصل قرار داده شود (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳: ۳۱ ـ ۳۰).



## نقد و بررسی

نویسنده استقرای ناقص از منابع اسلامی دارد. اول اینکه منابع اسلامی را دو چیز میداند، درحالی که در بین همه اهل سنّت، اجماع نیز جزء منابع محسوب می شود و در بین شیعه، غیر از اجماع، و مهمتر از آن، عقل نیز جزء منابع است. ثانیاً ایشان هیچ استنادی به کتب روایی شیعه و روایات اهل بیت نکرده و نگاه ایشان به قرآن کریم تنها از یک زاویه خاصی که مختص به برادران اهل تسنن است اتفاق افتاده است پس نمی توان نتایج حاصله را نظر اسلام به معنای جامع دانست.

اشکال دیگر نیز این است که نویسنده مدعی است، برای روشن ترشدن فهم آیه از تفاسیر معتبر نیز استفاده می کند، نه اینکه نظر مفسر را اصل قرار دهد؛ اما در این بخش نیز در مقام عمل دیدگاه مفسران و یا مترجمان را به عنوان اصل و مبنا در نظر گرفته و به ارائه شبهه پرداخته است. برای مثال از برخی ترجمه استفاده کرده و عبارت «ماءِ مَهین» را در آیه ﴿ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلالَةٍ مِنْ ماءٍ مَهین﴾ به «آبی پست» ترجمه کرده است. (سها، نقد قرآن ۱۳۹۳: ٥٦ ـ ٥٥)، در حالی که بر اساس معنای واژه «مهین» در فرهنگ لغات و همچنین بر اساس برخی ترجمه و تفسیرها مراد از «ماءِ مهین» به معنای مایع قلیل و اندک و یا مایع ضعیف است و با آنچه در علم جنین شناسی درباره ویژگی نطفه انسان آمده، هماهنگی کامل دارد. این عبارت یکی از اعجاز علمی قرآن درباره ویژگی نطفه انسان است (ر.ک. زاهدی و همکاران، بررسی شبکه معنایی نطفه در قرآن با پاسخ به شبهات، ۱۳۹۷: ۱۹۵ ـ ۱۹۰).

## ب. اشكالات محتوايي

پیش فرض نویسنده این است که قرآن کریم به علوم تجربی نپرداخته و سنت پیامبر نیز علوم دیگر را غیر از دین، علم نمی داند و ریشه همه این مسائل را به دلیل عدم آگاهی از علوم تجربی دانسته است، در این بخش پژوهش، آیات و روایاتی که مورداستناد او بوده است، مورد بررسی قرار می گیرد. برداشت هایی که نویسنده از آیات و روایات در اثبات پیش فرض خود بهره بوده است. تفسیر به رأی تلقی می گردد و اشکال جدی بر آنها وارد است که به بررسی آنها می پردازیم تا حقیقت بر مخاطبین روشن گردد.

## یک. بررسی تفسیر آیه ۹ سوره زمر

یکی از دلایل مولف کتاب نقد قرآن این آیه شریفه است: ﴿أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّیلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا یخذَرُ الآخِرَةَ وَیرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ یسْتَوِی الَّذِینَ یعْلَمُونَ وَالَّذِینَ لَایعْلَمُونَ إِنَّمَا یتَذَکرُ أُولُوالْأَلْبَابِ﴾ (زمر/۹)؛ «آیا چنین کسی (کافر) بهتر است یا آن کسی که در طول شب در سجده و قیام اطاعت (خدا) میکند (و) از آخرت میترسد و رحمت پروردگارش را امید دارد بگو آیا کسانی که میدانند و کسانی که نمیدانند یکسانند تنها خردمندانند که متذکر (متوجه) میشوند.»



او منظور آیه را واضح و روشن دانسته و چنین نتیجه گرفته: «کسانی که در طول شب به اطاعت خدا مشغولند، علم دارند (یعلمون) و در مقابل کسانی که عبادت نمی کنند، علم ندارند (لایعلمون)؛ بنابراین منظور از علم، علم به خدا و دین است. » (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳: ۶۹).

## نقد و بررسی

برای پاسخ به شبهه مطرحشده لازم است، آیه موردنظر با دقت بررسی و تبیین گردد تا مدلول و مفهوم آیه روشن شود. دلایل زیادی وجود دارد که نشان میدهد مراد از علم در آیه مورد نظر، مطلق «علم و دانش» است نه علم خاص.

## الف. حذف متعلق فعل دليل بر عموميت آن

دو فعل «یعلمون» و «لایعلمون» در اصل فعل متعدی است؛ اما مفعولی به آن تعلق نگرفته در واقع فعل به مصورت لازم آورده شده و مفعولی هم در تقدیر گرفته نمی شود؛ زیرا در اینجا مجرد اثبات علم و نفی آن موردنظر بوده و بدون اینکه به معلوم عام و خاصی تعلق داشته باشد (هاشمی، جواهر البلاغة،۱۳۸۱: ۱۲۱). پس علم در آیه می تواند شامل هر علمی باشد.

## ب. اراده عموم با اسم موصول

در اینجا اسم موصول در جایگاه فاعل آمده است و اشاره به شخص خاصی ندارد. در مواردی مشابه این آیه اسم موصول با ابهام همراه است و دلالت بر عموم یا اراده عموم می کند (حسن، النحو الوافی، ۱۳۲۷: ۱۸۸۱).

## ج. اختلاف در مفرد و جمع بودن جملات آیه

در آیه قبل و ابتدای آیه مذکور از یک فرد کافر و یک شخص خداپرست صحبت میکند؛ اما در انتهای آیه جمله «قُلْ هَلْ یسْتَوِی الَّذِینَ یعْلَمُونَ وَ الَّذِینَ لَایعْلَمُونَ» به صورت جمع آورده شده است که کلی و عمومی بودن آن را می رساند و ماجرای قبل از آن در حقیقت یکی از مصداق های آن است.

علامه طباطبایی در تفسیر آیه فرمودهاند: علم داشتن و نداشتن هر دو مطلق آمده و قرآن نفرموده علم به چه چیزی لیکن باتوجهبه خود آیه مراد علم به خداوند است؛ چون علم به خداست که آدمی را به کمال میرساند و نافع به حقیقت معنای کلمه است، و نیز نداشتنش ضرر میرساند، و اما علوم دیگر مانند مال هستند، که تنها در زندگی دنیا بدرد می خورد و با فنای دنیا فانی می گردد (طباطبایی، المیزان، ۱۳۷۱: ۳۷۰/۱۷) و این جمله با استفهام انکاری شروع شده و از شعارهای اساسی اسلام در مورد مقام و عظمت علم و عالمان است و این نابرابری به صورت مطلق ذکر شده است (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۱: ۳۹٤/۱۹).



فخر رازی بر اساس آیه مذکور علم و عمل هردو را شرط رسیدن به کمال انسانی دانسته و گفته است: بدان که این آیه بر اسرار عجیبی دلالت می کند، اول اینکه شروع آیه با عمل است و ختم آن با علم، اما عمل: قانت و قائم بودن است؛ اما علم یعنی دانایان و جاهلان یکسان نیستند و این دلالت می کند بر اینکه کمال انسان محصور در این دو مقصود است، پس عمل و آغاز است و علم و مکاشفه، نهایت و پایان. (فخر رازی، تفسیر کبیر، ۲۲:۲۹/۱۲۲۰).

مفسران معانی مختلفی برای عبارت «أُولُواْ لْأَلْبَاب» ذکر کردهاند: «صاحبان عقل» (طوسی، التبیان، بیتا: ۱۳/۹؛ طباطبایی، المیزان، ۱۳۷۵: ۳۷۱/۱۷)، «صاحبان فکر و مغز» (مکارمشیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۱: ۱۳۷۸؛ «جردمندان و آگاهان» (مغنیه، ترجمه تفسیرکاشف،۱۳۷۸: تفسیر نمونه، ۱۳۷۸: ۱۳۷۸)، «خالص از شوائب و اوهام» (شاه عبدالعظیمی، تفسیر اثنی عشری،۱۳۲۳: ۱۳۲۸؛ ۱۳۲۸، «کسانی که عقل سلیم دارند» (بروجردی، تفسیر جامع، ۱۳۲۱: ۲/۱۸)؛ اما دقیق ترین تعریف را خود قرآن کریم فرمودند: ﴿الَّذِینَ یَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَیتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولُوكِ الَّذِینَ هَداهُمُ اللَّهُ وَلُولِ الْأَلْبابِ (زمر/۱۸)؛ «به سخن گوش فرا می دهند و بهترین آن را پیروی می کنند؛ اینانند که خدایشان راه کرده و اینانند همان خردمندان». بنابراین «أُولُواْ لْأَلْبَاب» به معنای عالم دینی یا عابد و مؤمن نیست؛ بلکه کسانی هستند که از بهترین کلام و قول پیروی می کنند؛ یعنی افرادی که تقلید کورکورانه نمی کنند و از قدرت عقل و تفکر بهره می برند و از ابزار علم و دانش برای رسیدن به حقیقت استفاده صحیح می کنند.

بنابراین روشن شد مراد از علم در آیه موردبحث مطلق بوده و هر علم و دانشی را شامل می شود؛ اما آیه مورد بحث بر اساس سیاق و تناسب جملات بیانگر این نکته مهم است که علم و دانش باید به دست انسانی باشد که دارای عمل صالح است و در دل شب در حال عبادت خداوند است. از یک طرف از آخرت می ترسد و از طرف دیگر به رحمت پروردگارش امیدوار است (یحْذَرُ الآخِرَةَ وَ یرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّه).

مقام معظم رهبری مطالبی بیان کردهاند که می تواند بیانگر بهترین تفسیر برای آیه موردنظر و آیات مشابه باشد؛ امام خامنهای فرمودند: «عالِم اگر متدین باشد، از علم او جامعه بهره حقیقی می گیرد. دین جلوی پیشرفت علم را نمی گیرد؛ بلکه حتّی به پیشرفت علم کمک هم می کند؛ اما جلوی تعدی علم و تخطی از حدود انسانیت را که ممکن است علم به آن دچار شود، می گیرد.» (امام خامنهای، دیدار با نخبگان حوان، شهریور ۱۳۸۵).



در جای دیگر علم بدون دین را وسیله تخریب حرث و نسل دانسته و فرمودند: «علمی که از دین جدا شد و خودش را متعهد به دین ندانست، نتیجهاش همین می شود که امروز در دنیا رایج است؛ علم وسیله زورگویی است، وسیله استثمار است، وسیله تخریب حرث و نسل است.» (امام خامنهای، بازدید از دانشکده رویان، تیرماه ۱۳۸۲).

بنابراین آیه درصدد انحصار علم به علم دینی نیست؛ بلکه بیانگر این نکته مهم است که علم فقط با همراهی دین و اخلاق و معنویت مفید است به عبارت دیگر علم بدون اخلاق و معنویت وسیله ظلم و انحراف اخلاقی است.

## دو. بررسی آیات ۱۹۰ و ۱۹۱ سوره آلعمران

پیش فرض دیگر نویسنده «نقد قرآن»، آیات ۱۹۰ و ۱۹۱ سوره آل عمران است که به نظر ایشان این آیات نمونه عالی هستند بر اینکه تفکر موردنظر قرآن تفکری است که منجر به ایمان شود (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳: ۶۹).

## نقد و بررسی

خردورزی، تفکر و اندیشیدن از امور مهمی است که در آیات و روایات فراوانی برآن تأکید شده است؛ اما هر اندیشه و تفکری را نمی توان ارزشمند دانست؛ بلکه تفکری مفید و ارزشمند خواهد بود که انسان را به صلاح دنیا و سعادت آخرت و کمال مطلوب انسانی برساند و موجب تقرب انسان به خدای جهانیان گردد.

علامه طباطبایی در تفسیر آیه فرمودند: «حاصل معنای دو آیه این است: نظر کردن و اندیشیدن در آیات آسمانها و زمین و اختلاف شب و روز در نظرکننده و اندیشنده ذکر دائمی از خدا را پدید آورد و درنتیجه صاحبان این نظر و اندیشه دیگر در هیچ حالی خدا را فراموش نمی کنند، و نیز باعث می شود که در خلقت آسمانها و زمین تفکر کنند، و به این وسیله متوجه شوند که خدای تعالی بزودی آنان را مبعوث خواهد کرد، و به همین جهت از خدای تعالی درخواست رحمتش را کرده و از او می خواهند وعده ای را که داده، در حق آنان تحقق بخشد. (طباطبایی، المیزان، ۱۳۷۶: ۱۳۷۶).

آیت الله مکارم شیرازی در تفسیر نمونه نوشته است: این آیات مردم را به اندیشه در آفرینش بزرگ جلب و جذب می کند، تا هرکس به اندازه پیمانه استعداد و تفکرش از این اقیانوس بی کران سهمی ببرد و از سرچشمه صاف اسرار آفرینش سیراب گردد. در ادامه فرمودند: نقشه دلربا و شگفت انگیزی که در گوشه و کنار این جهان و در پهنه هستی به چشم می خورد آن چنان قلوب صاحبان خرد را بخود جذب



می کند که در جمیع حالات خود، چه ایستاده و چه نشسته و یا در حالی که در بستر آرمیده، و به پهلو خوابیدهاند، به یاد پدیدآورنده این نظام و اسرار شگرف آن هستند و در اسرار آسمانها و زمین می اندیشند؛ یعنی همیشه و در همه حال غرق این تفکر حیات بخشند. (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۳۲:۲۱۳۷۲).

بنابراین می توان نتیجه گرفت مراد آیه این است که خداوند این نظام عالم را هدفمند آفریده است و نهایت آن پوچ و باطل نیست و صاحبان خرد و اندیشه همواره و در همه حال آفریننده این نظام هدفمند را باور دارند و به یاد او هستند و این بزرگترین نعمت بر صاحبان خرد است که این تفکر و باور کردن الله موجب می شود که آنان از راه حق منحرف نگردند. بنابراین ایمان و باورکردن خالق جهان هستی و هدفمند دانستن آن هیچ منافانی با علم و صاحبان خرد ندارد، بلکه مفید و ارزشمند است و برای بشریت نیز سودمند خواهد بود.

#### سه. بررسی آیات ۲۲ و ۵۰ سوره انفال

پیش فرض دیگر مؤلف «نقد قرآن» این است که از عدم تفکر کافران در آیات قرآن، بی خردی دانشمندان کافر را نتیجه گرفته است. او با کنار هم قراردادن دو آیه از سوره (انفال/۲۲) و (انفال/۵۰) این گونه گفته است: از مفهوم آیات استفاده می شود که کفر برابر با عدم تعقل و ایمان مساوی با تعقل است. درنتیجه کسی که ایمان ندارد، فاقد تفکر و تعقل و علم است هر چند استاد ریاضی و نجوم و فیزیک باشد. (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳: ۵۲).

## نقد وبررسي

تفکر و تعقل نه فقط در علم، بلکه در تمامی شئون زندگی، ازجمله در ارتباط و تعامل فرد با خالق و آفریننده هستی نیزکاربرد دارد. در دو آیه مذکور عبارت «شر الدواب» بیانگر این نکته است. خداوند متعال به کسانی که از عقل استفاده و بهره نمی برند. آنان را بدتر از آن موجوداتی می داند که عقل ندارند؛ زیرا عقل یک موهبت الهی است و در اختیار دارند؛ اما از آن بهره نمی برند، بنابراین «ارزش انسان به خردورزی اوست، اگر تعقّل نکند، بدترین جنبندگان می شود.» (قرائتی، تفسیر نور، ۱۳۸۸؛

سها دانشمند کافر را مراد آیه میداند؛ اما اگر به سیاق آیات موردنظر توجه میکرد، حقیقت روشن می شد. در آیه ۲۲ انفال مراد از بدترین جنبندگان را کسانی میداند که حق و حقیقت را می شنوند؛ اما آن را نمی پذیرند. گویا که نشنیده و نفهمیده اند. ﴿وَ لا تَکونُوا کالَّذینَ قالُوا سَمِعْنا وَ هُمْ لایسْمَعُونَ﴾

#### دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال هفدهم، شماره ۳۲، بهار و تابستان ۱۶۰۲، ص: ۲۲۹–۲۷۲ نقد شبهه سها درباره جدایی قرآن از علوم تجربی زینب جعفری مرندی و صمد اسمی قیمباشی



(انفال/۲۱) «همانند کسانی نباشید که گفتند شنیدیم؛ اما در حقیقت نمی شنوند.» بنابراین تعبیرات آیه عام است و شامل هر حق و حقیقتی است و بر اساس سیاق، بدترین جنبندگان کسانی هستند که با وجود اینکه دارای ابزار شنوایی و فهم هستند؛ اما از این موهبت الهی هیچ بهرهای نمی برند و پذیرای هیچ حق و حقیقتی نیستند.

اما مراد از كافران در آیه دوم بر اساس سیاق كافران حربی است. ﴿فَإِمَّا تَثْقَفَتَهُمْ فِی الْحَرْب﴾ (انفال/٥٥)؛ و در كفر خود استوارند. «الذین کافروا» به هیچ عهد و پیمانی كه خود بسته اند، پایبند نمی مانند. ﴿الَّذینَ عاهَدْتَ مِنْهُمْ ثُمَّ یَنْقُضُونَ عَهْدَهُمْ فی كلِّ مَرَّةٍ وَ هُمْ لایتَّقُونَ﴾ (انفال/٥٥)؛ بنابراین آیه مورد بحث ارتباطی با كافرانی كه حق جو و حق طلب فی كلِّ مَرَّةٍ وَ هُمْ لایتَّقُونَ﴾ (انفال/٥٥)؛ بنابراین آیه مورد بحث ارتباطی با كافرانی كه حق جو و حق طلب باشند و منصفانه درباره اسلام تحقیق و پژوهش كنند و یا به عهد و پیمان خود پایبند باشد، ندارد؛ بلكه برقراری رابطه دوستانه و نیكی كردن به كافران و مشركانی كه به عهد و پیمان خود پایبند هستند و بر علیه دین و مسلمانان توطئه نمی كنند، مورد تأكید قرآن است. ﴿لاینْهاكمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِینَ لَمْیقاتِلُوكمْ فِی الدِّینِ وَ لَمْیخُ مِوْکمْ مِنْ دِیارِکمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ﴾ (ممتحنه/۸)؛ تا حرف حق و كلام حق را بشنوند و ﴿...فَأُجِرُهُ حَتَّی یسْمَعَ كلامَ اللَّهُ﴾ (تو به/۲) و بدان ایمان بیاورند.

## ج. اشکالات در شیوه بهرهگیری از احادیث

## یک. استفاده از چند منبع محدود و عدم توجه به خانواده حدیثی

با وجود منابع متعدد در کتب روایی اهلسنت و شیعه در این شبهه فقط چند روایت هدفمند در راستای منظور و هدف مؤلف آورده شده، که از کتب اهلسنت انتخاب شده است. درصورتی که مبحث علم و دانش دارای روایات فراوانی در بسیاری از کتب است. و حتی برخی از جوامع روایی با در کنار هم قرار دادن احادیث موضوعی و تشکیل مجموعه کاملی از خانواده حدیثی، بستری مناسب برای پژوهشهای موضوعی فراهم ساختهاند. همانند کتاب شریف الکافی نوشته شیخ کلینی از جوامع روایی است که دو کتاب «العقل و الجهل» و همچنین کتاب «فضل العلم» دارد و به بیان مجموعه کاملی از روایات در زمینه علم و فضیلت آن پرداخته است.

به عنوان نمونه امام باقر الله فرمود: «عالمی که از علمش بهره برد (یا بهره برند)، بهتر از هفتاد هزار عابد است.» (کلینی، أصول الکافی، ۱۳۲۹: ۲۰/۱) و از حضرت صادق الله آمده است: «عقل راهنمای مؤمن است» (همان: ۲۹/۱).





همچنین امیرالمؤمنین الله فرمودند: «ای مردم بدانید کمال دین طلب علم و عمل بدانست، بدانید که طلب علم بر شما از طلب مال لازم تر است؛ زیرا مال برای شما قسمت و تضمین شده. عادلی (که خداست) آن را بین شما قسمت کرده و تضمین کرده و بشما می رساند، ولی علم نزد اهلش نگهداشته شده و شما مأمورید که آن را از اهلش طلب کنید، پس آن را بخواهید.» (همان: ۲۵/۱).

## دو. بىتوجهى به روايات اهلبيت الملا

با وجود اینکه دلایلی از اندیشمندان اسلامی و شیعی در این نقد آمده است؛ اما متأسفانه روایات گران بهای ائمه و معصومین درباره علم و دانش مورد بی توجهی قرار گرفته است. برای مثال در روایتی امام رضایی فرمودند: «دوست هر انسانی عقل او است و دشمن او جهلش است.» (کلینی، أصول الکافی، ۱۳۲۹: ۱۲/۱) و امام علی پی فرمودند: «هرکس به امید علم آموزی به دنبال علم برود. بین او و انبیاء پی که درجه فاصله است.» (عروسی حویزی، تفسیر نورالثقلین، ۱٤۱۵ ق: ۲۶۲۸).

## سه. بىتوجهى به روش هاى فهم حديث

در بیان معنا و تفسیر روایات نیز آسیبهایی وجود دارد. ازجمله زمانی که چند منبع محدود بررسی شود و حدیثی که تقطیع شده اصل قرار گیرد و همچنین بی توجهی به اسباب ورود حدیث نیز می تواند از آسیبهای حدیثی باشد. دو روایتی که در شبهه آمده نیز از چنین آسیبهایی در امان نبوده اند:

۱-حدیث اول: مؤلف نقد قرآن، روایتی تقطیعشده را در شبهه مطرح ساخته و بدون توجه به اسباب ورود حدیث، نتیجه ای غلط گرفته است. پیامبر شفر مودند: «الْعِلْمُ ثَلَاثَةٌ، فَمَا وَرَاءَ ذَلِک فَهُوَ فَضْلٌ آیةٌ مُحْکمةٌ أَو سُنَّةٌ قَائِمَةٌ أَوْ فَرِیضَةٌ عَادِلَةٌ» (ابن ماجه، سنن ابن ماجه، ۱٤۱۸ ق:۱/۸۰-۸۱؛ ابوداود، سنن أبی داود، ۱٤۲۰ ق:۳/ ۱۲۲۱)؛ اما کامل روایت همراه با اسباب ورود آن در کتاب الکافی آمده است: «امام هفتم الله فرمودند: چون رسول خداش وارد مسجد شد، دید جماعتی گرد مردی را گرفته اند، فرمود: چه خبر است؟ گفتند: علامه ای است. فرمود: «علامه یعنی چه؟» گفتند: داناترین مردم است بدودمان عرب و حوادث ایشان و به روزگار جاهلیت و أشعار عربی. پیغمبر فرمود: این ها علمی است که تا دانش را زیانی ندهد و عالمش را سودی نبخشد، سپس فرمود: همانا علم سه چیز است: آیه محکم، فریضه عادله، سنت پا برجا، و غیر از این ها فضل است.» (کلینی، اصول الکافی، ۱۳۶۹: محکم، فریضه عادله، سنت پا برجا، و غیر از این ها فضل است.» (کلینی، اصول الکافی، ۱۳۶۹:

۱-به دلیل بی توجهی به سایر منابع، به خصوص کتب شیعه و اکتفا به چند حدیث محدود، به نظر می رسد نگارنده شبهه، این حدیث را ندیده است.



۲-حدیث کاملتر شامل اسباب ورود روایت است و نشان می دهد که حضرت محمد در چه زمانی و در بستر چه رویدادی این سخنان را فرمودند و سه علمی را که بر می شمارند در مقایسه با چه علمی بوده است.

۳-در این روایت از علم بی ارزش و غیرضروری چنین تعبیر شده است: «علمی که دانش را زیانی ندهد و عالمش را سودی نبخشد.» (همان). پس از مفهوم آن می توان نتیجه گرفت که ملاک در ارزش و اهمیت علم به سود و منفعتی است که نصیب عالم و اطرافیانش می کند و سه مورد از مهم ترین علم های سودمند را بیان فرمودند و با توجه به ملاکی که در حدیث موجود است، سایر علوم مفید و موردنیاز بشر نیز از علوم سودمند هستند. همچنین علومی که فضل یا زیادی خوانده شده مطابق با همان ملاک تعریف می شود و علمی است که هیچ نفعی برای بشر نداشته باشد.

۲-حدیث دوم: مؤلف کتاب نقد قرآن برای اینکه پیشفرض خود را اثبات نماید، علم از دیدگاه قرآن را فقط علم دینی معرفی کند و غیر آن را گمراه کننده به حدیث زیر استناد کرده است: «مَنِ ابْتَغَی الْعِلْمَ فِی غَیرِهِ أَضَلَّهُ اللَّهُ» (عیاشی، تفسیر العیاشی، ۱۳۸۰ ق: ۱۲۱؛ جرجانی، درجالدرر، ۱۶۳۰ ق: ۱۷/۲ و مدعی شده که اگر کسی در غیر قرآن دنبال علم به گردد گمراه میشود. درحالی که در اصل روایت آمده که ایشان فرمودند: «إِنَّ أُمَّتَک سَتُفْتَتَنُ فَسُئِلَ مَا الْمَخْرَجُ مِنْ ذَلِک فَقَالَ: کتَابُ اللَّهِ الْعَزِیزِ الَّذِی لایأْتِیهِ الْباطِلُ مِنْ بَینِ یدَیهِ وَ لا مِنْ خَلْفِه، تثنین مَن الْعِلْمَ فِی غَیرِهِ أَصَلَّهُ اللَّه...» (همان). مشخص است که اسباب ورود تئزیلٌ مِنْ حَکیمٍ حَمِیدٍ، مَنِ ابْتَغَی الْعِلْمَ فِی غَیرِهِ أَصَلَّهُ اللَّه...» (همان). مشخص است که اسباب ورود روایت مربوط به فته های آینده و سئوال از چگونگی خروج از آنهاست و پیامبر اسلام در مقام پاسخگویی به پرسش مذکور بودند و کلام ایشان باید متناسب با سئوال مطرح شده تفسیر گردد. معنای «علم» در اینجا آگاهی از نحوه دفع فتنه های پیشرو با تمسک به قرآن است و منظور از «اضله» هم گمراهی ناشی از عدم رفع فتنه هاست. این شیوه بیان حدیث از جانب نقدکننده مذکور نشان دهنده عدم گمراهی ناشی و و قطیع هدفمند از سوی ایشان است.

## د. توجه قرآن به علوم تجربی

مؤلف کتاب نقد قرآن، مدعی است قرآن کریم به علوم تجربی نپرداخته است؛ اما خود ایشان بیش از 
۰۰ صفحه از کتاب خود را به بررسی آیات مربوط به علوم تجربی در قرآن اختصاص داده است و این 
نشانگر اهمیت و گستردگی توجه قرآن به علوم تجربی است و همچنین برخلاف ادعای او قرآن کریم و 
آوردنده آن پیامبر اکرمﷺ از علوم مختلف اطلاع و آگاهی داشتند و در قرآن بیش از ۱۳۰۰ آیه درباره علوم 
تجربی آمده است. (رضایی اصفهانی، منطق تفسیر قرآن (۵) (قرآن و علوم طبیعی و انسانی)، ۱۳۹۲: ۵۰).



قرآن کریم از آغاز آفرینش آسمان و زمین (انبیاء/۳۰)، مادّه اولیه تشکیل دهنده آنها (هود/۷؛ انبیاء/۳۰؛ فصلت/۱۱) و مراحل و دورههای این آفرینش (اعراف/۵۴؛ یونس/۳؛ هود/۷؛ حدید/۴؛ سجده/۴؛ فرقان/۵۹؛ قر/۳۸؛ فصلت/۱۲-۹) و نیز از برخی تحولات و تغییرات صورتگرفته در این روند (نازعات/۳۳-۲۷؛ فصلت/۱۲-۹؛ ذاریات/۴۷) سخن گفته است.

قرآن کریم از خورشید (انعام/۷۸، ۹۶؛ اعراف/۵۴)، ماه (بقره/۱۸۹؛ انعام/۷۷)، زمین (بقره/۲۲؛ رعد/۳، ۴۱؛ حجر/۱۹) و حرکتهای آنها (یس/۳۸، ۴۰؛ انبیاء/۳۳) و نیز ستارگان (انعام/۷۷؛ صافات/۸۸)، سیارات (انفطار/۲؛ صافات/۶.) و بسیاری دیگر از موضوعات نجومی سخن گفته است. خداوند متعال در این کتاب شریف به بیان مسائلی مانند، هفت آسمان (بقره/۲۹؛ اسرا/۴۴؛ مومنون/۸۶) و موجودات فضایی (شوری/۲۹؛ رحمن/۲۹؛ نحل/۴۹؛ اسرا/۴۴) پرداخته است که علم تجربی هنوز نتوانسته درباره آن نظر روشنی ارائه دهد (رضایی اصفهانی، منطق تفسیر قرآن (۵) (قرآن و علوم طبیعی و انسانی)، ۱۳۹۲: ۲۸۰).

بیش از ۱۵۰ آیه قرآن پیرامون کیهانشناسی و ترغیب انسانها به تفکر، تعقل و تدبّر در آفرینش آسمانها و زمین است. (مسترحمه، قرآن و نجوم، ۱۳۸۷: ۹۲)درست است که قرآن کتاب هدایت است و هدف اصلی از فرستادن آن رهنمونی انسان به کمال است. اما محققّان طرح مسائل علمی به ویژه مباحث نجومی را یکی از راههای رسیدن انسان به هدایت مطلوب و کمال انسانی می دانند. (همان: ۱۰۰)

یکی از موضوعات علوم تجربی که قرآن بدان پرداخته است، آیات مربوط به مراحل آفرینش انسان در جنین است. قرآن کریم مراحل خلقت انسان در رحم را به گونه ای تشریح کرده که شناخت آن بدون داشتن تجهیزات پزشکی امکان پذیر نبوده است. این توصیفات و تعابیر قرآن در حین سادگی و روان و قابل فهم بودن با دستاوردهای قطعی علوم به ویژه علم جنین شناسی کاملاً هماهنگی و مطابقت دارد.

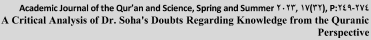
قرآن کریم برای آغاز آفرینش جنین تعابیری مثل «ماءِ مَهین» (سجده/۸ و مرسلات/۲۰)، «نطّقَةٍ أَمْشاجٍ » (انسان/۲)، «ماءِ دافق» به کار برده است که در اینجا به بررسی یکی از اینها می پردازیم. «ماءِ دافق» از واژگان تککاربردی است فقط یکبار و در سوره طارق آمده است: ﴿فَلْینْظُرِ الْإِنْسانُ مِمّ خُلِق \*خُلِق مِنْ ماءِ دافقِ » (الطارق/۲ \_ ٥)؛ «انسان باید بنگرد که از چه چیز آمده است از مایع متحرک و سریع آفریده شده است.» واژه «دافق» اسم فاعل از ریشه «دفق» بوده و در فرهنگ لغات به معانی متعددی آمده است. یکی از معانی آن به معنای سرعت و حرکت است (ابنسیده، المحکم و المحیط الأعظم بی تا: ۲۰/۲، جوهری، الصحاح، ۱٤۲٥ ق: ٤/ ١٤٧٥)؛ بنابراین دافق اسم فاعل و صفت ماء

#### دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال هفدهم، شماره ۳۲، بهار و تابستان ۱٤٠۲، ص: ۲۶۹–۲۷۶ نقد شبهه سها درباره جدایی قرآن از علوم تجربی زینب جعفری مرندی و صمد اسمی قیمباشی



است؛ یعنی خداوند انسان را از مایع متحرک آفریده است و در علم جنین شناسی نیز چنین آمده: «اسپرمهایی که در مایع منی مرد وجود دارند، باید زنده و متحرک باشد تا اینکه عمل باروری انجام گیرد؛ به عبارت دیگر، متحرک بودن اسپرمها شرط باروری است.» (زندانی، علم الاجنة فی ضوء القران و السنّة، ۱۳۶۳ ق: ۳۵). از نظر علم جنین شناسی، اسپرم از خود حرکت ذاتی دارد، ولی تخمک زن از خود حرکت ذاتی ندارد؛ بلکه در مدت کوتاهی قبل از تخمکگذاری، شرابههای لوله رحمی شروع به جاروکردن سطح تخمدان می کنند و خود لوله رحمی هم شروع به انقباضات منظم می کند. پژوهشگران بر این باورند که این حرکات جاروکننده شرابهها و حرکات مژکهای روی مخاط لوله رحمی است که اووسیت احاطه شده را به داخل لوله رحمی منتقل می کند. پس از قرار گرفتن اووسیت در لوله رحمی انقباضات عضلانی لوله رحمی و نیز حرکت مژکهای روی مخاط لوله، آن را با سرعتی که توسط عوامل درون ریز در جریان و پس از تخمکگذاری قابل تنظیم است، به جلو می رانند. در انسان، اووسیت لقاحیافته طی تقریباً  $\pi$  تا  $\pi$  و روز به فضای رحمی می رسد (سادلر، جنین شناسی لانگمن، اووسیت لقاحیافته طی تقریباً  $\pi$  تا  $\pi$  و روز به فضای رحمی می رسد (سادلر، جنین شناسی لانگمن، اووسیت که در خود حرکت دارد و علم امروزی نیز از این حقیقت پرده برداشته است از تعابیر مایعی که در خود حرکت دارد و علم امروزی نیز از این حقیقت پرده برداشته است از تعابیر مایعی که در خود حرکت دارد و به به منشأ شکل گیری و حقانیت این کتاب آسمانی باشد.

بنابراین قرآن کریم کتاب هدایت است اما در راستای این هدف متعالی روش های گوناگونی برای این امر مهم پیش گرفته است، که یکی از آنها طرح گزاره های علمی واقع نما است. (فغفور مغربی، رابطه گزارههای قرآنی و گزارههای علمی،۱۳۸٦: ۳۸)







مى توان به مطالب ذيل به عنوان دستاورد اين تحقيق اشاره كرد.

۱ ـ برخلاف پیشفرض نویسنده که علم موردنظر قرآن را منحصر در علم دینی میداند؛ اما از نظر اسلام و بهویژه قرآن کریم هر علمی که مفید یقیین باشد نه فرضیه و وهم و خیال، دینی و اسلامی خواهد بود.

۲- آنچه از بررسی آیات قرآن کریم و روایات استفاده می شود، مطلق و عام بودن علم مراد است، نه علوم خاص و بر اساس تناسب و سیاق آیات موردبحث آمدن علم با اموری مثل ایمان و یا اطاعت و عبادت خداوند به معنای همراهی علم با ایمان و معنویت و دین مراد است، نه انحصار علم در دین.

۳- برخلاف تصور و ادعای سها، قرآن کریم در آیات فراوانی به علوم تجربی، آفرینش آسمانها و زمین، آفرینش انسان و مراحل رشد او در جنین و بسیاری از علوم تجربی دیگر پرداخته است که به مطالب دقیق علمی اشاره دارد و در برخی موارد می توان اعجاز علمی قرآن را اثبات نمود که دلیل بر حقانیت و وحیانی بودن قرآن دارد.



#### منابع

- 1. ابن سيده، على بن اسماعيل، «المحكم و المحيط الأعظم»، بيروت: دارالكتب العلمية، بي تا.
- ۲. ابن ماجه، محمدبن يزيد، «سنن الحافظ أبي عبدالله محمدبن يزيد القزويني ابن ماجه»، لبنان: دارالجيل، ۱٤۱۸ ق.
  - ٣. ابوداود، سليمانبن اشعث، «سنن أبي داود»، مصر: دارالحديث، ١٤٢٠ ق.
- اسمی قیه باشی، صمد، رساله «نقد و بررسی شبهات مربوط به آیات جنین در قرآن کریم»
   دانشکده اصول الدین قم، ۱۳۹٥.
  - ٥. بروجردى، محمدابراهيم، «تفسير جامع»، تهران: كتابخانه صدر، چ ششم، ١٣٦٦ ش.
- 7. جرجانی، عبدالقاهربن عبدالرحمن، «درجالدرر فی تفسیر القرآن العظیم»، عمان: دارالفکر،۱٤۳۰ق.
- ۷. جوادی آملی، عبدالله، «دین شناسی»، محقق: محمدرضا مصطفی پور، اسرا، قم: چاپ پنجم،
   یاییز ۱۳۸۷ هـ ش.
  - ۸. \_\_\_\_\_\_، «ادب فنای مقربان»، اسرا، قم: ۱۳۹٦ هـ. ش.
- ۱۰. \_\_\_\_\_\_ «منزلت عقل در هندسه معرفت دینی»، محقق: احمد واعظی، اسرا، قم: چاپ ینجم، تابستان ۱۳۸۹ هـ ش.
- 11. جوهری، اسماعیل بن حماد، «الصحاح»، مصحح: احمد عبدالغفور عطار، چاپ اول، بیروت: دارالعلم للملایین، ۱٤۲٥ ق/۲۰۰۵ م.
- 11. حسن، عباس، «النحو الوافى مع ربطه بالأساليب الرفيعة و الحياة اللغوية المتجددة»، تهران: ناصر خسرو، چ ٢، ١٣٦٧ ش.
  - ۱۳. حسینی خامنه ای، سیدعلی، «بیانیه گام دوم انقلاب خطاب به ملت ایران»، ۱۳۹۷ ش.
  - ۱٤. \_\_\_\_\_، «سخنرانی، بازدید از دانشکده رویان»، تیرماه ۱۳۸٦.
  - ۱۵. ــــــ «سخنرانی، دیدار با نخبگان جوان»، شهریور ۱۳۸۵.
  - ۱۲. \_\_\_\_\_\_، «سخنرانی، دیداراعضا جهاد دانشگاهی»، تیرماه ۱۳۸۳.
- ۱۷. رضایی اصفهانی، محمدعلی، و علی اکبر فراهی بخشایش، «سازگاری قرآن و علوم طبیعی از منظر مستشرقان»، قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نهم، شماره ۱۶، بهار و تابستان ۱۳۹۲.



- - ۱۹. \_\_\_\_\_\_، «درآمدی بر تفسیر علمی قرآن کریم»، قم: اسوه، ۱۳۷۵ ش.
- ۲۱. رضایی، حسین؛ میرعرب، فرجالله، «بررسی شبهات دکتر سها در مورد هفت آسمان در قرآن کریم»، تحقیقات علوم قرآن و حدیث سال شانزدهم، شماره ۳ (ییایی ۲۳)، یاییز ۱۳۹۸.
- ۲۲. زاهدی، عبدالرضا؛ اسمی قیه باشی، صمد؛ خوش نیت، غلامرضا، «بررسی شبکه معنای نطفه در قرآن کریم با پاسخ به شبهات»، مجله انسان پژوهی دینی، سال چهارم، شماره ۳۹، بهار و تابستان ۱۳۹۷.
- ۲۳. زنداني، عبدالمجيد، «علم الاجنة في ضوء القران و السنّة»، الطبعة الأولى، بيروت، ١٤٣٢ ق/٢٠١ م.
- ۲۲. سادلر، توماس، «جنین شناسی پزشکی لانگمن»، مترجم: غلامرضا حسنزاده و همکاران، ویرایش سیزدهم، تهران: ابنسینا، ۱۳۹٤.
  - ۲۵. سها، «نقد قرآن»، بیجا، بینا، ۱۳۹۳ ش.
- - ۲۷. شاه عبد العظیمی، حسین، «تفسیر اثنی عشری»، تهران: میقات، ۱۳۶۳ ش.
- ۲۸. طباطبایی، محمدحسین، «تفسیر المیزان فی تفسیر القرآن»، مترجم: محمد باقر موسوی، قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، دفتر انتشارات اسلامی، چ پنجم، ۱۳۷۶ ش.
  - ٢٩. طوسى، محمد بن حسن، «التبيان في تفسير القرآن»، بيروت: دار إحياء التراث العربي، بي تا.
  - ٠٣. عروسي حويزي، عبدعلي بن جمعة، «تفسير نورالثقلين»، قم: اسماعيليان، چ چهارم، ١٤١٥ ق.
    - ٣١. عياشي، محمدبن مسعود، «تفسير العياشي»، تهران: المطبعة العلمية، ١٣٨٠ ق.
- ۳۲. فخررازی، محمد بن عمر، «التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)»، چاپ سوم، لبنان- بيروت: دار إحياء التراث العربي، ۱٤۲۰ ق.
- ۳۳. فغفور مغربی، حمید، «رابطه گزارههای قرآنی و گزارههای علمی»، مجله قرآن و علم، شماره اول، زمستان ۱۳۸۶.



- ٣٤. فولادوند، محمدمهدي، «ترجمه قرآن كريم»، تهران: دارالقرآن الكريم (دفتر مطالعات تاريخ و معارف اسلامي)، ١٤١٥ق.
- ٣٥. قبيسى عاملى، محمد حسن، «تفسيرالبيان الصافى لكلام الله الوافى»، بيروت: مؤسسة البلاغ، بي تا.
  - ٣٦. قرائتي، محسن، «تفسير نور»، تهران: مركز فرهنگي درسهايي از قرآن، ١٣٨٨ ش.
- ۳۷. كلينى، محمدبن يعقوب، «أصول الكافى»، مترجم: سيدجواد مصطفوى، تهران: كتاب فروشى علميه اسلاميه، ١٣٦٩ ش.
- ۳۸. مجلسی، محمدباقربن محمدتقی، «بحارالأنوار»، بیروت: داراِحیاء التراث العربی، چ دوم، ۱٤۰۳ ق.
- ۳۹. مسترحمی، سیدعیسی و جواد گودرزی «حرکت خورشید در قرآن و پاسخ به شبهات نوپدید آن»، مجله قرآن و علم، دوره ۱۳، شماره ۲۶، شهریور ۱۳۹۸.
- ٤. مسترحمی؛ سید عیسی، «قرآن و نجوم»، مجله قرآن وعلم، دوره ۲، شماره ۲، سال دوم، بهار و تابستان ۱۳۸۷ش.
  - ٤١. مطهري، مرتضى، «مجموعه آثار استاد شهيد مطهري»، تهران: صدرا، چ هفتم، ١٣٨٤ ش.
  - ۲۲. معرفت، محمدهادی، «تفسیر و مفسران»، قم: موسسه فرهنگی انتشاراتی التمهید، ۱۳۷۹ ش.
  - ٤٣. مغنيه، محمد جواد، «ترجمه تفسير كاشف»، مترجم: موسى دانش، قم: بوستان كتاب، ١٣٧٨ ش.
    - ٤٤. مكارم شيرازي، ناصر، «تفسير نمونه»، تهران: دارالكتب الإسلامية، چ ١٠، ١٣٧١ ش.
- ۵٤. مؤدب، سیدرضا ، دانشگر، مجید رضا و خادمی، حمیدرضا، «سازگار یا عدم سازگاری قرآن و علم جدید»، مجله قرآن وعلم، دوره٤، شماره ٦، بهار و تابستان١٣٨٩
  - ٤٦. هاشمى، احمد، «جواهرالبلاغة»، قم: مركز مديريت حوزه علميه قم، چ پنجم، ١٣٨١ ش.

# Academic Journal of the Qur'an and Science, Spring and Summer Y.YT, IV(TY), P:YE9-YVE A Critical Analysis of Dr. Soha's Doubts Regarding Knowledge from the Quranic Perspective

Zaynab Jafari Marandi and Samad Esmi Qiyabashi

#### References

- 1. Quran Karim (Translation of the Holy Quran): Translated by Foladwand, Mohammad Mehdi, Center for Islamic History and Sciences, Tehran: 1510 AH (1995 CE).
- 7. Abu Dawood, Sulaiman bin Ash'ath, Sunan Abi Dawood, Egypt: Dar al-Hadith, 157. AH (1999 CE).
- T. Arousi Hawizi, Abdul Ali bin Jumah, Tafsir Nur al-Thaqalayn (The Exegesis of Light of the Two Weighty Things), Qom: Ismailian Publications, 5th Edition, 1510 AH (1995 CE).
- 4. Ayyashi, Mohammad bin Mas'ud, Tafsir al-Ayyashi, Tehran: Al-Matba'ah al-'Ilmiyyah, YTA: AH (Y:') CE).
- o. Burujirdi, Mohammad Ibrahim, Tafsir Jame' (The Comprehensive Exegesis), Tehran: Sadr Library, 7th Edition, 1977 SH (19AY CE).
- 7. Fakhr Razi, Mohammad bin Umar, Al-Tafsir al-Kabir (Mafatih al-Ghayb) (The Grand Commentary Keys to the Unseen), \*\*rd Edition, Lebanon Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, \*\*157. AH (\*\*1999 CE).
- Y. Hashemi, Ahmad, Jawahir al-Balaghah (Gems of Eloquence), Qom: Management Center of Qom Seminary, oth Edition, YMN SH (Y. Y CE).
- A. Hassan, Abbas, Al-Nahw al-Wafi Ma'a Rubtih Bil-Asalib al-Rafi'ah wa al-Hayat al-Lughawiyyah al-Mutajadidah (Complete Grammar with Its Connection to Elevated Methods and Renewed Linguistic Life), Tehran: Naser Khosrow, Ynd Edition, YTTY SH (YAAA CE).
- 9. Husseini Khamenei, Sayyid Ali, Second Step of the Revolution Statement Addressed to the Iranian Nation, 1797 SH (7.14 CE).
- ۱۰. Husseini Khamenei, Sayyid Ali, Speech, Meeting with University Jihad Members, ۱۳۸۳ SH (July ۲۰۰۶ CE).
- 11. Husseini Khamenei, Sayyid Ali, Speech, Meeting with Young Elite, 1740 SH (September 7..7 CE).
- 17. Husseini Khamenei, Sayyid Ali, Speech, Visit to Ruyan Center, 1747 SH (July Y ... Y CE).
- ۱۳. Ibn Majah, Mohammad bin Yazid, Sunan al-Hafiz Abi 'Abdullah Mohammad bin Yazid al-Qazwini Ibn Majah, Lebanon: Dar al-Jayl, ۱٤١٨ AH (۱۹۹۷ CE).
- 15. Ibn Sayyidah, Ali bin Isma'il, Al-Muhkam wa Al-Muhit Al-A'zam (The Strongest and Most Comprehensive), Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, n.d.
- Yo. Ismi-Qiyah-Bashi, Samad, Essay "Naqd wa Barresi Shubahat Marbut be Ayat Janin dar Quran Karim (Critique and Examination of Doubts Regarding Fetus Verses in the Holy Quran)", Qom Faculty of Theology, YT90 SH (Y.)7 CE).
- 17. Javadi Amoli, Abdullah, Adab Fanaye Moqarrabin (Ettiquetes of the Approaching God), Esra Publications, Qom: 1897 SH (Y.17 CE).
- ۱۷. Javadi Amoli, Abdullah, Din Shenasi (Religious Studies), Researched by Mohammad Reza Mustafapur, Esra Publications, oth Edition, Autumn ۱۳۸۷ SH (۲۰۰۸ CE).
- ۱۸. Javadi Amoli, Abdullah, Manzilat-e Aql dar Hendese-ye Ma'arifat-e Dini (The Position of Intellect in the Geometry of Religious Knowledge), Researched by Ahmad Vaezi, Esra Publications, ٥th Edition, Summer ١٣٨٩ SH (٢٠١٠ CE).



#### دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال هفدهم، شماره ۳۲، بهار و تابستان ۱٤۰۲، ص: ۳۲۹–۲۷۶ نقد شبهه سها درباره جدایی قرآن از علوم تجربی

زينب جعفري مرندي و صمد اسمى قيهباشي



- 19. Javadi Amoli, Abdullah, Tafsir Tasnim (Tasnim Exegesis), Researched by Hassan Vaezi Mohammadi, Volume 7, Esra Publications, Ath Edition, Summer 1774 SH (7.1. CE).
- Y. Johari, Isma'il bin Hammad, Al-Sahah (The Correct Meanings), Edited by Ahmad Abdulghafoor Attar, 1st Edition, Beirut: Dar al-Ilm Lil-Malayin, 1570 AH (Y.OCE).
- Y). Jurjani, Abdul Qahir bin Abdul Rahman, Darj Durar fi Tafsir al-Quran al-Azim (Trearsure of Gems in the Interpretation of the Glorious Quran), Oman: Dar al-Fikr, 15° AH (Y. 19 CE).
- YY. Kulayni, Mohammad bin Ya'qub, Usul al-Kafi (The Principles of Kafi), Translated by Sayyid Jawad Mustafawi, Tehran: Islamic Scholarly Bookstore, YTT9 SH (1991 CE).
- Yr. Majlisi, Mohammad Baqir bin Mohammad Taqi, Bihar al-Anwar (Seas of Lights), Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, Ynd Edition, Ytor AH (1947 CE).
- Yé. Makarem Shirazi, Naser, Tafsir Nemooneh (Exemplary Interpretation), Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 1.th Edition, 1871 SH (1997 CE).
- Yo. Ma'rifat, Mohammad Hadi, Tafsir va Mofassiran (Interpretation and Interpreters), Qom: Institute for Cultural and Publishing Al-Tamhid, Yrva SH (Y··· CE).
- Ya. Moghniyya, Mohammad Jawad, Translation of Tafsir al-Kashaf (The Unveiling Exegesis), Translated by Musa Danesh, Qom: Bustan Ketab, YYYA SH (1999 CE).
- ۲۷. Motahhari, Murtadha, Collected Works of Martyr Murtadha Motahhari, Tehran: Sadra, Vth Edition, ۱۳۸٤ SH (۲۰۰۰ CE).
- YA. Mustrahami, Sayyed Ayyasi, and Javad Goodarzi, "Harkat Khurshid dar Quran wa Pasukh be Shubahat Naw Padid an (The Sun's Movement in the Quran and Responding to Its Emerging Doubts)", Quran and Science Journal, Volume Y, Number Y, September Y, 19.
- ۲۹. Qira'ti, Mohsen, Tafsir Nur (Interpretation of Light), Tehran: Cultural Center of Quran Lessons, ۱۳۸۸ SH (۲۰۰۹ CE).
- v. Qubaisi Amli, Mohammad Hassan, Tafsir al-Bayan al-Safi li Kalam Allah al-Wafi (The Clear Exposition of the Perfect Word of God), Beirut: Maktabat al-Balagh, n.d.
- T). Rezaei Esfahani, Mohammad Ali and Ali Akbar Farahibakhshayesh, "Sazgari Quran wa Ulum Tabi'i az Manzar Mustashriqan (Consistency of the Quran with Natural Sciences from Orientalists' Perspective)", Orientalists' Quranic Studies Quarterly, Year 4, No. 17, Spring and Summer 1894 SH (1995).
- TY. Rezaei Esfahani, Mohammad Ali, Daramadi bar Tafsir Ilmi Quran Karim (Introduction to the Scientific Interpretation of the Holy Quran), Qom: Uswa, 1740 SH (1997 CE).
- rr. Rezaei Esfahani, Mohammad Ali, Mantiq Tafsir Quran (Logic of Quranic Interpretation)
  Volume 5 (Quran and Natural and Human Sciences), Qom: Mustafa International
  Translation and Publishing Center, 1797 SH (Y.17 CE).
- ۳٤. Rezaei Esfahani, Mohammad Ali, Tafsir Mehr (Mehr's Interpretation), Qom: Research on Tafsir and Quranic Sciences, ۱۳۷۸ SH (۱۹۹۹ CE).
- ۳۰. Rezaei, Hussein, Mirarab, Farajollah, "Barresi Shubahat Soha dar Mawrid Haft Asman dar Quran Karim (Examining Dr. Saha's Doubts Regarding the Seven Heavens in the Holy Quran)", Quran and Hadith Research Journal, Volume ۱۶, Number " (٤٣), Autumn ۲۰۱۹.
- The Sadler, Thomas, Medical Embryology Langman, Translated by Gholam Reza Hassanzadeh and Colleagues, 17th Edition, Tehran: Ibn Sina, 1795 SH (7.10 CE).





# Academic Journal of the Qur'an and Science, Spring and Summer Y·YT, \V(YY), P:YE9-YVE A Critical Analysis of Dr. Soha's Doubts Regarding Knowledge from the Quranic Perspective

Zaynab Jafari Marandi and Samad Esmi Qiyabashi

- ۳۷. Shah Abd al-Azimi, Hussein, Tafsir Ithna Ashari (Twelver Interpretation), Tehran: Miqat, ۱۳۶۳ SH (۱۹۸٤ CE).
- TA. Soha, Nqd Quran (A Critique of the Quran), N.p., n.d, YTAT SH (Y. 15 CE).
- <sup>rq</sup>. Mustrahami, Sayyed Ayyasi, "Qur'an and Astronomy", Quran and Science Journal, Volume <sup>r</sup>, Number <sup>r</sup>, Year <sup>r</sup>, January <sup>r</sup>··<sup>q</sup>
- ٤٠. Suyuti, Abdul Rahman bin Abi Bakr, Al-Durr al-Mansur fi Tafsir al-Mathur (The Scattered Pearl in Interpretation Through Narrations), Qom: Library of Ayatollah Mara'shi Najafi (ra), ١٤٠٤ AH (١٩٨٤ CE).
- <sup>2</sup>). Tabatabai, Mohammad Hussein, Tafsir al-Mizan (The Scale in the Exegesis of Quran), Translated by Mohammad Baqer Musavi, Qom: Society of Teachers of Qom Seminary, Islamic Publications Office, oth Edition, YTYE SH (1990 CE).
- ٤٢. Tusi, Mohammad bin Hassan, Al-Tibyan fi Tafsir al-Quran (The Clear Exposition in Quranic Interpretation), Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, n.d.
- ٤٣. Zahedi, Abdul Reza, Ismi-Qiyah-Bashi, Samad, Khoshnit, Gholam Reza, "Investigation of the Network of Meaning of 'Nutfah' in the Holy Quran and Responses to Doubts)", Religious Anthropology Journal, Year ٤, Number ۲۹, Spring and Summer ۲۰۱۸.
- ٤٤. Moadeb, Seyyed Reza, Daneshgar, Majid Reza and Khademi, Hamid Reza, "Compatibility or Incompatibility of the Qur'an and New Science", ", Quran and Science Journal, Volume ٤, Number ٦, March ٢٠٢٣
- Eo. Zandani, Abdul Majid, Ilm al-Ajinnah in the Light of the Quran and Sunnah, 1st Edition, Beirut, 1577 AH (7.11 CE).